
Fundación Joaquín Díaz • 2026

Publicaciones Digitales

enValladolid
Bailes tradicionales

Carlos Porro



Bailes tradicionales en Valladolid

2

Foto de portada: Tiedra, 1975. Bailando con los dulzaineros «los Pasalodos»
Fotografía de Manuel Gallego Pinilla

© de los textos: Carlos Porro
© de la edición: Fundación Joaquín Díaz
Diseño y maquetación: Luis Vincent

ISBN: 978-84-945228-4-0

Depósito Legal: VA 577-2019

Fundación Joaquín Díaz • 2026

Publicaciones Digitales

funjdiaz.net



Bailes tradicionales en Valladolid

3

I. Las agrupaciones de coros y 
danzas en Valladolid ............... 5
El zángano

El baile del cántaro

La espadaña

La jota de Íscar

La galana

Las habas de Bercero

Las boleras de Velilla

II. Documentos de los
bailes históricos .................... 31

III. El baile castellano:
La Rueda ............................... 39
El baile de la rueda en Cogeces del Monte

La rueda en Campaspero

El olvido de la rueda y la llegada de los 
salones modernos de baile

IV. De las habas verdes ......... 61

V. La entradilla para la danza
y las procesiones ................. 109
El Valle del Hornija, La Pedraja de Portillo y 
el Valle del Pisuerga

Recuerdos de Bercero, Velilla y Cogeces del 
Monte

Las danzas al punteado y las entradillas
Las mudanzas de Curiel y los «vivas» de la 
Ribera

VI. La Jota y el baile con
sentido ................................ 119

VII. Bailar el mayo y las
fiestas de san Juan .............. 121

VIII. Bailes de carnaval ........ 123

IX. Los bailes modernos ...... 125
El rigodón de Pozuelo de la Orden

X. El Valle del Duero ........... 135
Veladas de baile en la Ribera y la procesión 
de Pesquera de Duero

Los brinquillos y la tambora de Piñel de 
Abajo

Las carrasquillas de Valbuena de Duero y 
Vega Sicilia

XI. La campiña del
Pisuerga .............................. 141
Danzas de Cigales, Mucientes y Valoria la 
Buena

Los bailes de niños de Quintanilla de 
Trigueros

XII. Bailes y danzas para la
Virgen de la Casita de
Alaejos, Torrecilla de
la Orden y Fresno
el Viejo ................................ 151

ÍNDICE



Bailes tradicionales en Valladolid

4

XIII. Los Torozos .................. 155
La Rueda en Urueña

El Mirrio

De las habas verdes de Tordehumos

Los quintos: Bailar la cinta en Tordehumos

El baile viejo en Tiedra

XIV. Medina del Campo ...... 173
De Medina y su tradición

La procesión de Cervillego y Ataquines

XV. Nava del Rey ................. 181
Los bailes de la pandereta de los navarreses

XVI. Olmedo ....................... 183
Baile de boda en Olmedo: la jerigonza

XVII. Portillo y la Tierra de
Pinares ................................ 187
Danzas para el Corpus en Arrabal de 
Portillo

Los fandangos de dulzaina y los bailes 
asentados del Puja

El baile, las folías y la procesión en 
Matapozuelos

El pingacho de Traspinedo y Mojados

De otros bailes pinariegos

XVIII. Castronuño ................ 211
Los bailes

XIX. Tierra de Campos ........ 219
El baile de la redondilla: Santervás, 
Villafrades de Campos, Villacarralón y 
Fontihoyuelo

Otros bailes y danzas de Melgar de Arriba y 
Gordaliza del Pino (León)

Bailar el pendón: la venia en Villabaruz de 
Campos

La danza y el castillo en Villacarralón

XX. Tordesillas..................... 231

XXI. El Valle del Hornija ...... 235
Peñaflor de Hornija: el paloteo y el baile de 
tamboril y requinto

El perdido paloteo y otros bailes de Bercero

Los bailes de Velilla

Otros bailes del Valle del Hornija: Gallegos 
de Hornija

XXII. La Churrería ................ 247
De los bailes de Cogeces del Monte

El baile a la novia en Cogeces, Campaspero 
y Torrescárcela

Las galas de Campaspero

De la jota de la Churrería

La danza en Campaspero

XXIII. Vestir la vara .............. 263
Tejer la vara, tejer el árbol o el cordón

Temas musicales .................. 269

Índice de localidades .......... 328



Bailes tradicionales en Valladolid

5

I. LAS AGRUPACIONES DE COROS Y 
DANZAS EN VALLADOLID

Valladolid presentó los lazos: La rosa, el tere, el danzo, el tintín, el se-

ñor mío Jesucristo y la danza de las cintas, llena de combinaciones 

amorosas, transportando los efluvios de las eras castellanas en días de 

regocijo y de función, en medio de esa nostalgia que deja la dulzaina y 

el tamboril en los oídos de la juventud, siendo igualmente ovacionadas 
(Diario Palentino, 7 de septiembre de 1946).

L

a provincia de Valladolid como el resto de las áreas centrales y urbanas 
castellanas pendientes desde tiempo atrás de modas y modernismos, 
ha sufrido el pronto abandono de sus raíces y elementos naturales que 
conformaban su espíritu local y el amplio abanico de usos y costumbres 
propios que la hacían emparentar y a la vez distinguir de sus vecinos. No 

Jesús García y Gumersindo Martín. Dulzaineros de Bercero. H. 1950



Bailes tradicionales en Valladolid

6

ha sido zona privilegiada en cuanto a la conservación «activa» de las muestras de su 
tradición oral o gestual, menos aún en lo que al baile antiguo y tradicional se refiere, 
ni mucho menos tampoco han sido numerosos los colectivos de praxis (grupos de 
coros y corales, dulzaineros, rondallas, danzas, etc.) que hayan dedicado su esfuerzo 
a la recopilación y transmisión de este legado musical sobre todo a partir de los años 
cuarenta del siglo pasado.

El poco desarrollo y vida natural que el baile folklórico vallisoletano tenía en los 
años de la «recuperación» llevada a cabo por sectores culturales oficiales del llamado 
«movimiento nacional» (Cátedras ambulantes de Sección Femenina, grupos de Co-
ros y Danzas de Educación y Descanso, etc.) hizo que fuera bien recibido un legado 
folklórico traído de otras provincias cercanas por los profesores y músicos de estos 
colectivos, ajeno a la tradición local. Hasta los años cincuenta no se desarrollaría un 
grupo de baile formalmente establecido de cara a las actuaciones habituales, aun-
que sí funcionaban diversas agrupaciones muy esporádicas que guiadas de la mano 
de estas entidades accionaban o participaban en algunos montajes folklóricos, pe-
lículas del Nodo o muestras regionales, de artesanía y labores agrícolas impulsadas 
por el Régimen1.

Una de estas tempranas manifestaciones es la que aconteció en mayo de 1939, con 
motivo de las fiestas de la llamada «victoria» que se organizaron en diferentes localida-
des a la terminación de la Guerra Civil como en León donde dicha provincia invitaba «a 
las provincias hermanas» de Palencia, Valladolid, Zamora y Salamanca con motivo de 
«aunar las voluntades y entusiasmos de todos» en la regeneración de la nación. Valla-
dolid acudió con la Coral Vallisoletana dirigida por Julián García Blanco y unas parejas 

1  Véase el NODO nº 25 A. Festejos populares, que recrea el IV concurso de arada de 
San Isidro el 21 de julio de 1943. Es una de las primeras actuaciones folklóricas de posguerra de 
un grupo posiblemente venido de Bercero y Velilla, referentes fundamentales en los posteriores 
montajes. Ocasionalmente aparecen artículos de costumbres que recogen la participación 
de algunas parejas vallisoletanas de bailes en encuentros y fiestas nacionales. En 1930 se 
celebra la primera Fiesta Regional de Palencia, la llamada «Fiesta de Castilla», organizada 
por el ayuntamiento y la asociación de la prensa local, el 21 de junio y a la que acudieron los 
danzantes de Cantalejo (Segovia), un grupo de bailadores de Sejas de Aliste (Zamora), otro 
bellamente ataviado de Carbajales de Alba (Zamora) junto a diferentes grupos de dulzaineros 
y unas parejas de baile de Valladolid que interpretaron sus bailes «al son de la charambita» 
(Periódico El Diario Palentino, 23 de junio de 1930).



Bailes tradicionales en Valladolid

7

de bailadores2 acompañados de dulzaina y tamboril que interpretaron «las danzas titu-
ladas, la Rueda, jotas castellanas y las habas verdes cantadas al mismo tiempo que se 
bailaban y acompañadas de dulzaina y tamboril». En el concurso de trajes desfilaron 
los charros y zamoranos llamando poderosamente la atención «por la riqueza, gracia 
y originalidad de los mismos» como leemos en el diario de Falange Proa en el artículo 
«El reino de León, en la gran fiesta regional» del 26 de mayo de 1939. Estos tres bailes 
fueron de los que mayor fe dieron los participantes en las agrupaciones de coros y 
danzas locales y sobre esos tres ritmos se basó el espectáculo regional en los primeros 
años de los recién creados grupos artísticos de danza. La memoria de posguerra daba 
información abundante –pues aún a día de hoy hemos recogido numerosos datos y 
testimonios como veremos– de estos tres ritmos que figuraron en las primeras actua-
ciones folklóricas cuando se quería representar a Valladolid en cualquier evento.

Establecido un grupo oficial poco a poco se fueron incorporando al repertorio 
piezas de baile o músicas procedentes de provincias como Zamora (con bailes tan 
conocidos como «el bolero» de Algodre o «La rueda» de Villanueva del Campo) que 
incluso representaron a la agrupación provincial en muestras y concursos nacionales.

Siguió en breve la adopción de temas musicales en los años cuarenta procedentes 
de León, Palencia o Segovia, ya a partir de la generalización de los grupos de bai-
les regionales en nuestra capital y en diferentes pueblos de la provincia una vez que 
desaparecían los Coros y Danzas de Sección Femenina a finales de los años setenta y 
ochenta. En aquel repertorio primitivo figuraban también algunas danzas de Logroño, 
por aquel entonces provincia (como Santander) de Castilla la Vieja como la danza de 
«los pañuelos» o «el ahorcado» y anteriormente la danza de «la Virgen Blanca»3. A su 

2  El periódico indica los nombres de una agrupación mixta formada por Paquita 
Collado, María Victoria León, Fernanda Rodríguez, Angelita Magdaleno, Esperanza 
Cantalapiedra, Carmen Cabello, Asunción García, Feli Herrero y Lola Muñoz y los jóvenes 
Nicolás Toral, Fidel Diez, Luciano Sánchez, Vicente Antolín, Maximiliano Sánchez, Ángel 
Rodríguez, Francisco Barranco, Tomas Escudero y Miguel Soto.

3  Sobre «La Virgen blanca» leemos una explicación acerca del origen de esta danza: «El 

día dos de julio se celebra la fiesta del pueblo de Ventosa. La Virgen Blanca recorre el pueblo 
en procesión, a la que acompañan los danzadores que se suceden de padres a hijos. En su 
recorrido por las calles, los danzadores no dejan un momento de bailar, siempre dando la cara 

a la Virgen. Este baile está originado en la historia siguiente: Durante una guerra el enemigo 
consiguió entrar en el pueblo y se quiso llevar a la Virgen; cargaron con ella, pero al llegar a la 
plaza se hizo tan pesada que no hubo fuerza humana capaz de moverla, por lo que tuvieron que 



Bailes tradicionales en Valladolid

8

Folleto de mano de un festival nacional de coros y danzas 
celebrado en Valencia de 1957. En el repertorio 

vallisoletano figura el bolero de Algodre

Cinco años de gestión municipal 1944-1949. 
Ayuntamiento de Valladolid. Biblioteca de Castilla y 

León. R. 37373



Bailes tradicionales en Valladolid

9

vez hacían una tímida incursión otras piezas locales, propias del repertorio de algunos 
de los principales músicos acompañantes de estas agrupaciones, como Jesús García 
de Bercero, quien aportó varias piezas del repertorio familiar de dulzaina y que fueron 
rápidamente adaptadas y coreografiadas por dicha agrupación para los bailes de jota, 
habas verdes y la rueda4.

Prácticamente el desarrollo de la primera agrupación de coros y danzas en Valla-
dolid, de manera organizada y activa se debe a la mano de Carmen Tejeiro, quien 
aconsejada por la Regeduría y la instructora de educación física preparó un colectivo de 
mujeres para recuperar los bailes desde la capital. Con anterioridad a estos años, habla-
mos de 1949–50 ya existía una agrupación local infantil en la casa de flechas de Falange 
que bailaba alguna jota y ejercitaba más que nada tablas de gimnasia, natación y balon-
cesto. De hecho las primeras actuaciones en los concursos folklóricos de posguerra se 
hicieron participando solamente con agrupaciones de coros documentando la primera 
actuación de un grupo habitual de Valladolid en 1946, y que junto al grupo de Algodre 
y el de Salamanca participaron en la prueba regional de León en el V concurso nacional 
(Sig. 976. Secc. Sección Femenina A.H.P. Valladolid) con grupos de juventudes y de Sec-
ción Femenina. La siguiente participación de la que se tiene constancia es de la repre-
sentación del grupo femenino de paloteo de Villafrades, creado para acompañar estos 
concursos en 1948, con la instructora A. Esteban. (Sig.1046, pr 1976. Sección cultura 
A.H.P. Valladolid). A partir de 1951 aparecerán las actuaciones de una agrupación local 
de Valladolid ciudad, con Emilia Ruiz, Regina Herrero, Pilar Tejeiro, Josefina Villamuera, 
Concepción Brasas y Pilar Pacheco quienes coordinaban una agrupación formada indis-
tintamente por el grupo de Flechas, Juventudes Católicas o el S.E.U.

Entre los músicos figurantes destacamos a Rodolfo Castilla o a los hermanos Yugue-
ro –Jesús a la dulzaina y José al redoblante– que acompañaron en numerosas salidas 
al extranjero al grupo, entre otras, a Oriente Medio y Colombia en febrero de 1962.

abandonarla. Poco después, los del pueblo la condujeron a la iglesia con toda naturalidad. En 
señal de regocijo, empezaron a bailar y por esta causa todos los años, en este día, se celebra 

esta fiesta como recuerdo». Canciones y danzas de España. S. A. Madrid. Industrias gráficas 
Margent S. A. Hacia 1952.

4  Acerca de la figura de estos músicos se puede consultar el Catálogo Folklórico de la 
provincia de Valladolid, vol. III. Dulzaineros y Tamborileros: José Delfín Val, Luis Díaz y Joaquín 
Díaz. Inst. Cultural Simancas, Valladolid 1979, pág. 138, 151 y 161. Otras informaciones nos las 
facilitó el propio Jesús García, de ochenta años en Vega de Valdetronco y Valladolid en diferentes 
encuestas realizadas entre 1994 y 1997 con Elías Martínez.



Bailes tradicionales en Valladolid

10

Quince muchachos y muchachas de Tudela de Duero pertenecientes 

al grupo de Coros y Danzas de Educación y Descanso saldrán hoy con 

destino a Colombia de donde han sido requeridos para tomar parte 

en la Feria de Manizares. Este grupo está dirigido por don Luciano 

Sánchez secretario de Educación y Descanso que lleva la jefatura de la 

expedición y quince miembros: Arturo Vela Olmos, Salvino Pascual Ba-

llano, Florentino Sanz Zamora, Francisco Carrión García, Mariano Teje-

ro González, José Luis Arranz Sanz, Cesáreo Sixto Manrique, Angel Ca-

rretero Rodríguez, Josefa Vela Casas, Aurora Iglesias Pico, Ana María 

Alvarez Redondo, Gloria García Sánchez, Julia del Olmo Frías y Eulalia 

Pequeño Fernández. A esta Feria han sido invitados los conjuntos de 

Zaragoza, Almería, La Coruña y Valladolid como más representativos y 

destacados dentro de la diversidad del folklore español. El grupo de 

Tudela de Duero tiene un gran historial ya que sus bailes han llegado 

hasta Bruselas, Sant Godens, Burdeos, Marruecos, Canarias, Portugal, 

Santander y Vigo en donde fueron requeridos para actuar en festivales 

y certámenes de carácter internacional, clasificándose siempre en luga-

res muy destacados… (Diario Regional, 20 de enero de 1962).

El conocido dulzainero invidente y vendedor de cupones Victorino Amo también 
fue músico habitual aunque ya en las últimas salidas de la agrupación, antes de pasar 
este repertorio a formar parte de las actividades culturales del Colegio de Huérfa-
nos de Valladolid. En aquel repertorio primitivo figuraban algunas danzas de Logroño, 
debido a que una de las chicas del cuerpo de baile era natural de allí. Una de estas 
danzas era la de «La Virgen Blanca» un interesante y antiguo pasacalles de danzantes 
en compás de 7/8 y «El ahorcado» que sigue bailándose en algunas agrupaciones 
actuales de Valladolid, debido a lo efectista de su coreografía, ya que el danzante prin-
cipal acaba literalmente «ahogado» por un conjunto de coloristas pañuelos que porta 
cada figurante después de haber realizado un abanico variado de cruces, serpentinas, 
puentes y cadenas5.

5  «Los historiales de la Virgen Blanca, Los pañuelos y a lo alto y a lo bajo no se han 
enviado por no ser de esta provincia» indica alguno de los escritos e informes acerca del 
folklore de Valladolid pertenecientes al Fondo María Antonia Ortolá, miembro de este colectivo 
político, depositado en la Fundación Joaquín Díaz de Urueña (Valladolid).



Bailes tradicionales en Valladolid

11

Haciendo un balance del repertorio señero de esta agrupación y transmitido hasta 
la actualidad en las numerosas agrupaciones del momento, tal vez la pieza más cuidada 
en cuanto a la coreografía y montaje musical sea la danza denominada «El Zángano».

EL ZÁNGANO

En Valladolid el baile llamado el Zángano, al son del pandero y las cas-

tañetas, siempre impresionará a los naturales del país. Puestas en fila 

las parejas y colocados los hombres a cierta distancia de las mujeres, 

bailan, se mueven hacia adelante, repiqueteando las castañuelas con 

los brazos altos, al compás marcado por el tamborilero; a una señal de 

la gaita, giran los danzantes aproximándose de espaldas hasta chocar 

con la pareja: golpe o choque en que las mozas son tan expertas, que 

no hay hombre que lo reciba sin perder el equilibrio. En algunas locali-

dades de la provincia de Zamora suelen dar a este baile el nombre de 

Pachacorra a fin de distinguirlo del llamado las Habas verdes6.

Esta descripción publicada en 1931, sirvió para organizar hacia 1955–56 la «Danza 
del zángano» de clara inspiración en los detalles coreográficos citados, principalmen-
te el característico choque de los bailadores, el popular «culazo». El baile en origen, 
debió ser una variante de lo que en Zamora se conoce como baile llano, «charro», «las 
culadas» o el baile de «p’acá y p’allá» haciendo referencia a esta gracia del baile, el 
choque de caderas y el movimiento de estribillo hacia atrás y hacia adelante. A pesar 
de ser un baile que hoy se mantiene con relativa vigencia en las comarcas zamoranas 
de Alba y Aliste, «las culadas» debieron ser frecuentes aún en la primera mitad del xx 
en zonas más orientales, ya que se han registrado en los últimos años algunas melodías 
de bailes de este tipo en Zamora capital, la comarca de La Lampreana, Castronuevo 
de los Arcos, Villafáfila o en Toro, donde se conserva un baile en jota con el detalle de 
choque de caderas que recuerda mucho a la referida danza. El movimiento de «p’acá y 
p’allá», el ir y venir, se observaba también en nuestra provincia en el baile de las Habas 
Verdes de la zona de Tierra de Campos y Torozos, de ahí que, efectivamente la única 
diferencia entre uno y otro baile sea la presencia o no de la culada7.

6  El baile y la danza de Aurelio Capmany. Folclore y costumbres de España, tomo 
II. Ed. Alberto Martín, Barcelona 1931, págs. 258. Dicho libro, por lo visto, pertenecía a Don 
Luis de Castro, radiólogo vallisoletano que tenía una gran biblioteca y era colaborador de esta 
agrupación.

7  Sobre las «habas» añadiremos que era ésta una pieza que antaño se tocaba en toda la 



Bailes tradicionales en Valladolid

12

Pero andando en el tiempo, los datos que nos encontramos en nuestras investiga-
ciones echan por tierra incluso ese breve referente de 1931 como danza vallisoleta-
na. El escritor de origen zamorano Cesáreo Fernández Duro en su descripción de las 
mujeres zamoranas en la obra compilatoria La mujer, las costumbres y trajes que las 

acompaña para la colección de Las Mujeres españolas, portuguesas y americanas tales 

como son en el hogar doméstico… (1876, ed. Manuel Guijarro) anota la descripción de 
la que se sirvió nuestro autor primero:

¡Vaya si bien bailan las zamoranas! Puestas en fila frente a sus pare-

jas, que se mantienen a respetuosa distancia, los brazos hacia delante 

repiqueteando las castañuelas, mueven los pies acompasadamente, 

respondiendo a los golpes del tamborilero (oficio retribuido con la 

contribución de los mozos que lo utilizan) en reto de quién cansa a 

quién. A una señal de la gaita, giran los danzantes aproximándose de 

espalda hasta chocar con lo más blando, en cuyo golpe son tan exper-

tas las mozas, que no hay hombre que lo reciba sin perder el equilibrio. 

Este baile, que por la filosófica clasificación de Castro y Serrano en sus 

Cuadros Contemporáneos debe colocarse entre los inocentes, llámase 

simplemente baile, aunque en el partido de Sayago se suele nominar 

pachacorra para distinguirlo de Las habas verdes.

En la organización del complejo y estudiado montaje, intervino la instructora de mú-
sica de aquel entonces, Esperanza Ruiz Delgado y Angelita de Andrés, junto a Carmen 
Tejeiro y su hermana Pilar, instructora de música y a quien se debe la anotación en par-
titura de las primeras tonadas. La pieza estaba ya montada en 1955 y se presentó en 
1956 en el Concurso Nacional de Coros y Danzas quedando según comentaron, «en 
muy buen lugar», siendo premiada en el Congreso Internacional de danza de Madrid de 
1958. También aportó a la danza algo de su gracia Encarnita Guiza, una de las mejores 
bailadoras de aquel entonces. Pero la obra se debe en buena medida a Carmen, quién 
se inspiró tanto en pasos populares como en movimientos de su creación (por ejemplo la 
salida a ritmo de tambor) y en algunos detalles de otras selectas danzas como el Bolero 
de Algodre (los movimientos de «embotados» en concreto) y cuyos pasos de coreogra-

provincia principalmente con dulzaina y redoblante, aunque en ocasiones se han conservado en 
estas zonas occidentales rancias versiones de canto de las mismas (en melodías obviamente muy 
diferentes) que, con canto y pandereta, se interpretaban en las zonas ya limítrofes con Zamora, 
tanto por la Tierra de Campos y Torozos (Villafrechós, la Hornija, Tiedra) como en el alfoz de 
Toro (Villafranca de Duero y Castronuño) de donde pudieron extraerse, en principio, las notas 
anteriores que sirvieron de inspiración para la creación del citado baile del «zángano».



Bailes tradicionales en Valladolid

13

fía ya los indicaba el doctor Castro en un artículo de 1954 tras los comentarios de su 
amigo el gran bailarín Vicente Escudero al presenciar dicha danza del bolero en Zamora.

Se organizó así una de las piezas que, junto a «la Espadaña», ha pasado a ser de las 
más emblemáticas de Valladolid y del repertorio de las agrupaciones actuales desde 
entonces. La pieza, desde luego con una bella coreografía se complementa con una 
melodía antigua que perfectamente se acopla al movimiento de los bailadores. Suele 
presentarse con una graciosa explicación, como una danza en origen de carácter se-
xual y de relación entre abejas y zánganos que revolotean con afán por conquistarlas y 
cortejarlas, mientras las abejas desprecian a sus rondadores a los que al final, clavan el 
aguijón (la culada), de ahí que en algunos momentos bailen en grupos separados los 
hombres o las mujeres.

La melodía utilizada era conocida entre los dulzaineros de ésta y otras provincias 
cercanas, como pasacalles de acompañamiento de autoridades y figuraba en el reper-
torio del Maestro Agapito Marazuela, por lo que se ha denominado en tierras sego-
vianas «Pasacalles de Marazuela». En nuestro caso proviene del repertorio de Jesús 
García «Chus» que como ya hemos dicho era músico habitual de esta agrupación. El 
tema formó parte del repertorio heredado de su familia y lo tocaban habitualmente 
como pasacalles o diana en las fiestas de los pueblos, como así recordaban también 
con esta finalidad otros dulzaineros vallisoletanos como el citado Victorino Amo (1915–
2002). Las notas coinciden a su vez con otra popular pieza de Valladolid, un antiguo 
baile corrido del repertorio del dulzainero Mariano Encinas. La melodía en este caso, 
se adapta perfectamente a un compás irregular de 10/16 y recuerda la costumbre an-
tigua que tenían los músicos de interpretar una misma melodía en diferentes ritmos y 
utilizarla así para distintos bailes y según momentos y festividades.

Don Luis de Castro, conocido médico vallisoletano y muy aficionado a la danza y 
la música folklórica escribía en el periódico Liberal de Valladolid en 1953 la primera 
referencia a dicho baile en el artículo «Bailes y danzas de Valladolid» (4 de junio de 
1953) y extraída sin más de la descripción de Capmany, estudio que retomaba al año 
siguiente tras el inicio de los montajes coreográficos por parte de la Sección Femenina 
de la capital. En febrero de 1954 escribía en el mismo periódico un enrevesado artículo 
en el que justificaba el origen y desarrollo de dicho baile al que se hizo un intento de 
adaptación de un texto, de manera inexacta a decir del propio doctor:



Bailes tradicionales en Valladolid

14

Las mujeres son las abejas

los hombres son los zánganos,

las mujeres son las obreras

y los matarán.

Voy por el zángano,

vuelvo por él,

voy por el zángano

y lo mataré.

El texto readaptado al baile, no deriva sino de esta otra composición más popular, 
una tonada diferente «Las mujeres son las moscas» popularizada por el Maestro Guz-
mán Ricis a partir de su trabajo con la creación de la coral de la Filarmónica Palentina 
en 1929:

Las mujeres son las moscas

los hombres somos la miel

la suegras son las avispas,

que no se dejan coger.

Voy por agua, voy,

luego volveré,

voy por agua, si,

para mi querer.

A su vez el maestro de Palencia recoge una versión procedente de Zamora como 
«Canción cazurra» sin armonizar, del maestro de capilla Gonzalo Castrillo Hernández 
quien publicó en su Estudio del Canto popular castellano en 1925 esta letra, a la que 
el maestro Guzmán cambiaría el estribillo primitivo de Voy por agua por este otro:

Tengo de subir al árbol

tengo de coger la flor

y decirle a mi morena

que la ponga en el balcón.

En este caos coreográfico y musical el médico don Luis de Castro, insiste en sus 
artículos en vanas explicaciones de difícil pero muy simbólica interpretación de dicha 
danza:



Bailes tradicionales en Valladolid

15

…Con estos antecedentes parece más admisible la interpretación de 

la danza que nos ocupa como la manifestación de actitud burlesca del 

mozo en el galanteo, conjugadas con las insinuaciones y definitivo des-

plante por parte de la moza representado plásticamente en el choque 

con que finaliza el baile. Fuera de la más realista interpretación queda 

la embriaguez simbólica aludida fundamentada en la fábula de Gorgo-

ris en argumentos geológicos sobre fósiles mesozoicos, razonamientos 

médicos relativos a aplicaciones terapéuticas de la miel y erudiciones 

egiptológicas que puede encontrar cualquier curioso lector en una 

buena enciclopedia universal.

La melodía en cualquier caso es muy interesante y está en relación con otra pieza 
del repertorio de los dulzaineros vallisoletanos de la comarca, las habas que tocaban 
los Pasalodos de Pedrosa del Rey y las habas de Bercero, lo que seguramente es un 
indicativo de que este «zángano» sea en realidad una melodía de habas verdes.

Baile del Zángano, hacia 1957. Fotógrafo Joaquín del Palacio.
Fundación Joaquín Díaz de Urueña (Valladolid)



Bailes tradicionales en Valladolid

16

EL BAILE DEL CÁNTARO

Inspirado en un ambiente muy propio de zarzuelas, recrea una escena habitual 
campesina que acontecía casi todos los días al atardecer, cuando las mujeres acudían 
con sus cántaros a por agua a la fuente y los mozos salían a su encuentro una vez ter-
minadas las faenas del campo. Este lugar, la fuente, ha servido de marco idóneo para 
situar encuentros amorosos a lo largo de los tiempos y han quedado reflejados en 
muchas obras literarias románticas, teatrales, escenas de zarzuelas, películas o docu-
mentales de recreación de usos y costumbres. La propia Sección Femenina describía 
en 1965 con esta misma idea el baile de la siguiente manera:

Es una danza encantadora. De indudable raíz popular refleja el eterno 

problema del amor, la eterna cuestión del hombre que quiere enamo-

rar a una mujer. Las mozas van a la fuente, con sus cántaros, a recoger 

el agua, cuando la fuente del pueblo era lugar de cita, de ronda y de 

enamoramiento. En la danza se representa la llegada de las mozas, el 

seguimiento de los mozos, la ronda, la conquista, hasta que el mozo 

queda victorioso y la moza rendida. Entonces la mujer es requebrada, 

y moza y mozo bailan con alegría algo que es una jota con todas sus 

consecuencias. Una jota castellana, por supuesto. ¿Antigua?, ¿quién 

lo duda? ¿Puede haber algo más antiguo que una moza que baja a la 

fuente por agua con su cántaro, y un mozo que la quiere, y que la sigue 

y la requiebra, y por fin consigue que se le rinda y le acepte y le dé 

promesa de boda y alegría?8.

El texto, que más parece el desarrollo de una estrategia de conquista en medio de 
una batalla campal que otra cosa, resume el «acoso» amatorio de los mozos y expresa 
claramente lo que se quiere representar en la coreografía. El baile, una jota, guarda 
mayoritariamente la estructura de copla y estribillo, ejecutándose en cada una de las 
partes el paso correspondiente y habitual (paseos, estribillo y punteados). El tema está 
muy presente también en montajes coreográfico–folklóricos de otras provincias, como 
la jota de «La Covata» de Baltanás (Palencia) que representa el baile que se hacía en 
una fuente así denominada en esta localidad cerrateña cuando coincidían los mozos 
y las mozas. La letra pertenece al repertorio tradicional y se adecua a las partes de la 
jota (con los tres pasos básicos mencionados) que se organiza en torno a un círculo de 

8  Coros y Danzas de España. Ed. Provincial, 1965.



Bailes tradicionales en Valladolid

17

cántaros9 utilizando la parte de la copla (Por esta calle...) para el paseo y los puntea-
dos, dejando el estribillo para los cruces y careos como es la costumbre en este tipo 
de baile:

Por esta calle que voy

me han dicho que no hay salida,

para mí la «tié» que haber

aunque me cueste la vida.

Asunción, Asunción, de mi vida

hechicera de mi corazón,

yo me muero de pena, ¡ay! de pena,

¡ay! de pena, de pena y dolor.

9  Como dato curioso añadiremos que los primeros cántaros que se utilizaron en el baile 
provenían del antiguo obrador existente en la calle de Paulina Harriet y perteneciente a Leto 
Noriega, obrador que abandonó la cocción en el año de 1950. (Primitivo González. Cerámica 
preindustrial en la provincia de Valladolid 1. Caja de Ahorros Provincial de Valladolid y Coleg. 
Oficial de Arquitectos, 1980. Pg. 73).

El baile de los cántaros. Hacia 1957. Fotógrafo Joaquín del Palacio.
Fundación Joaquín Díaz de Urueña (Valladolid)



Bailes tradicionales en Valladolid

18

LA ESPADAÑA

Junto a la danza de «el zángano», el baile más emblemático y el más reconocido 
por los vallisoletanos es éste, el de la humana y femenina torre que ha servido de clau-
sura desde los años cincuenta a las actuaciones de las agrupaciones de bailes regio-
nales de toda la provincia. Cuentan, según las explicaciones tan traídas y llevadas por 
estas agrupaciones desde los años cincuenta, que la danza surgió como recuerdo de la 
figura arquitectónica que formaban las mozas, cuando subían unas a hombros de otras 
o a la espadaña de la iglesia para ver el regreso de sus maridos y novios de la guerra. 
Se vestían ya para esta ocasión con un supuesto antiguo traje de luto, un traje blanco, 
que anunciaba el triste período de duelo que alguna iba a sufrir.

Las figuras de arcos, puentes, castillos, o «espadañas» han sido muy frecuentes y 
antiguas en la tradición de danzas en nuestra península, conservándose en muchas 
provincias en agrupaciones de danzantes procesionales y de paloteo10. Se conocen 
danzas de este tipo en Burgos, Soria, Zamora y están asimismo extendidas por toda 
la geografía española, no solamente en el caso conocido de «castellers» de Cataluña 
sino del mismo Cáceres donde sabemos que ya a mediados del siglo xvii eran popula-
res estas torres humanas como acompañamiento procesional11. La repetitiva melodía 
jotesca sirve como soporte de una coreografía de estilo tradicional que representa un 
juego de filas, corros y serpenteantes figuras propias de danzantes procesionales o 
de paloteo, que después de las evoluciones rematan la danza en una figura de arco y 
castillo, al subir los danzantes (mujeres en este caso) unos sobre otros, haciendo equili-
brios entre la rodilla y la cadera, representando la figura de la espadaña de una iglesia. 
Estas danzas han sido siempre propias de cuadrillas de danzantes masculinos, aunque 

10  En la provincia de Segovia, la danza del Arco o del Puente, similar a nuestra 
«espadaña», se realiza hoy día entre las cuadrillas de paloteadores de Lastras de Cuéllar, 
Arcones, Fuentepelayo, Cantalejo, Gallegos de la Sierra, Torreval de San Pedro, Orejana, 
Armuña y San Pedro de Gaíllos entre otros varios. Concretamente en esta última localidad, 
en el día de San Pedro, danzan juntos chicas y chicos y éstas, en la coreografía se unen a los 
danzantes formando la figura de espadaña. En épocas pasadas, en las agrupaciones de baile de 
Segovia capital, también se llegó a representar dicha danza solamente por grupos femeninos de 
la Sección Femenina.

11  José Ramón Fernández Oxea. «Una torre humana en el siglo xvii» en R.D.T.P. 1962 
cuaderno 1º y 2º. Pág 193-302. Artículo acerca de una tabla pintada que representa una 
procesión y en la que aparece un grupo de danzantes haciendo una torre de tres cuerpos en 
Zorita (entre Guadalupe y Trujillo).



Bailes tradicionales en Valladolid

19

la característica principal de esta agrupación, femenina, hizo que tanto aquí, como en 
otras provincias fueran mujeres las que retomaran esta danza, vistiéndose con el traje 
propio de los hombres danzantes, las conocidas enagüillas. Así ocurrió también en Se-
govia, aunque ha sido en Valladolid, donde la representación actual de esta danza se 
ha perpetuado en cuadros de mujeres, ataviadas de esta guisa, con enagüillas, cintas, 
pololos y tocas de flores a la cabeza.

Nuestra danza, parece ser que se representaba originariamente a principios del 
siglo xx en algunas localidades como Nava del Rey o Valdestillas. Se conoce también 
en la localidad cercana de Matapozuelos la costumbre de hacer dos torres paralelas 
de danzantes formando un arco con varios pañuelos entrelazados a la puerta de la 
iglesia, por el que pasa la imagen de la Virgen de Sieteiglesias, junto a la comitiva 
acompañante.

En Valdestillas se realizaba una espadaña humana (así se denominaba) el día 10 de 
mayo en la festividad de la Virgen del Milagro. El último recuerdo está en las personas 
que formaban la torre de dos cuerpos, Eustaquio Fadrique «Mentirillas» que subía a los 
hombros de Jesús Sánchez, en medio de la calle de danzantes, siempre hombres, que 
bailaban delante de la Virgen. La imagen está ya sólo en los más mayores, pues la danza 
dejó de realizarse hacia los años treinta, aunque quedan numerosos detalles de la re-
presentación, como la figura, el toque de pitos y castañuelas desde lo cimero de la torre 
humana a la vez que lanzaban vivas al Ayuntamiento, a los danzantes y autoridades y se 
recitaban algunas coplas acerca de los acontecimientos locales12. El desarrollo del baile 
era el siguiente: Transcurrido un tiempo de la procesión con melodías de mudanzas 
y entradilla en la que venían bailando los hombres en dos filas, se llegaba a un punto 
determinado, en este caso a la entrada de la calle Real, el dulzainero tocaba una señal, 
continuando con las melodías, mientras se separaban los dos danzantes y realizaban la 
figura de la espadaña de manera semejante a como hoy día se hace en las localidades 
en las que se compone el arco o el castillo.

Nos han llegado testimonios escritos y orales de esta costumbre, concretamente 
un texto de 1916 de Mariano Salas y conservado en la extensa memoria de Irene San 
José. Este texto relata todo el desarrollo de la fiesta del Milagro a principios del siglo xx 
y refiere también esta costumbre de la danza. Extraemos así la siguiente cita del texto:

12  Desde arriba voceaban retahílas como ésta: Virgen Santa del Milagro yo no te pido 
dinero / lo único que te pido que vengan los merineros. El «coplero» (Mentirillas) tenía por 
oficio panadero, de ahí que la llegada de los merineros supusiera un incremento de las ventas 
del pan.



Bailes tradicionales en Valladolid

20

... Al llegar la procesión / en medio la calle Real

Eustaquio «Mentirillas» / demuestra su habilidad:

por las rodillas de Sánchez / con mucha soltura y maña

se pone sobre sus hombros / simulando la espadaña.

Una vez que la espadaña / la tiene realizada

se dirige con sus pitos / a esta Reina Soberana.

Echa vivas a la Virgen, / -¡Viva el noble ayuntamiento!,

vivas a los sacerdotes / y a todo acompañamiento.

La procesión se dirige, / con su marcha, hacia la iglesia.

La música y las dulzainas, / continúan con sus piezas...13

No se recordaba una melodía concreta para realizar la danza. Al preguntar a los 
familiares de estas personas por la melodía empleada por el afamado músico Encinas, 
dulzainero habitual de esta fiesta se comentó: «–¿La música?... era una entradilla la que 
hacían»–, tarareando a continuación un fragmento de la célebre «Pinariega» o danza 
de la Virgen, mudanza afandangada popular de estas tierras y propia de las procesio-
nes que, como la entradilla, daban siempre un carácter de rito remarcando el sentido 
de ceremonia de la danza. Algunas mudanzas de «entradilla» se emplean hoy como 
música propia para la entrada de la danza del Arco o de «La Puente» en Segovia.

Una más coherente explicación acerca del origen real de este tipo de bailes la 
ofrece el propio Joaquín Díaz:

Casos como el de la llamada «espadaña», a la que una interpretación 

reciente y difícilmente creíble vio como una torre de mujeres atisbando 

si sus maridos venían de la guerra, no eran sino representaciones del 

alma que debía conquistar con la ayuda de la Virtud la altura, el lugar 

elevado (castillo, torre, etc.) desde el cual mirar de frente y con ojos 

limpios al Creador; hay que considerarlas, por tanto como danzas de 

homenaje al Santísimo. No olvidemos que, además del tono didáctico 

que tenía la procesión del Corpus, mucha gente la seguía desde la 

13  El texto íntegro de la fiesta fue publicado en la Revista de Folklore (Tomo 3, 1ª R.F. 
«Soldados de Flandes en Valdestillas y el Milagro de la Virgen» por José Delfín Val. Pág 80-
85). Tuvimos la suerte de oírlo de viva voz todavía a Irene San José, de 87 años de edad, cuya 
privilegiada memoria guardaba este texto junto a multitud de romances y canciones locales. 
Fue grabada en Valdestillas el 21 de octubre de 1996 con Isabel Matilde Gómez Aguilera. La 
información se ha completado con los datos aportados por Santiago Rodilana, de 76 años de 
edad y nieto de Sánchez, en una encuesta realizada el 24 de marzo de 1997.



Bailes tradicionales en Valladolid

21

calle, lo que forzaba a los diseñadores de ingenios a elevar la altura 

de los estrados rodantes y carros donde se daban las actuaciones. Por 

otra parte, ya el poeta Claudio testifica la antigüedad de este tipo de 

espadañas humanas cuando, al describir unas fiestas circenses, cele-

bradas en Tarraco en honor del cónsul Teodoro, dice: «Unos hombres 

enlazados formaron en un abrir y cerrar de ojos una edificación sobre 

sus hombros subiendo unos sobre otros, y en lo alto de esa pirámi-

de un muchacho bailaba con las piernas enlazadas.» Similar sentido 

podía tener el arco humano realizado todavía en diferentes pueblos 

de Segovia14, del que entre otros nos habla Rosa María Olmos en su 

libro Danzas Rituales y de Diversión en la provincia de Segovia, aunque 

la autora, siguiendo diferentes fuentes etnológicas, prefiere conferir a 

este tipo de danzas un carácter propiciatorio para el crecimiento de 

los cereales.

14  «Castilla y León» en Tradición y Danza en España, Ministerio de Cultura y Consejería 
de Cultura de la Comunidad de Madrid, 1992. Pg. 193.

La Espadaña. Una de las primeras representaciones, 1956. Archivo Histórico Provincial de Palencia



Bailes tradicionales en Valladolid

22

Insistían los vecinos en aquellas procesiones:

[…] recitaba, sí, en fin, a la Virgen cuando venía, porque mi abuelo en-

tonces ya, muchos años, hace muchos años, pregunte a mi madre que 

ahí está que tiene 86 años, entonces hacían al modo de una espadaña, 

en fin, típicas cosas de los pueblos que hacían. Claro que ya no existen 

aquellos y ¡mira!, bailaban una cuerda de mozos con la charambita que 

tocaban de la cosa de Castilla, ¡me cagüen diez! las dulzainas aquellas 

¡pero bailando la jota como había que bailarla! y duraba cuatro horas la 

procesión, o cinco, pero bailando, ¡de miedo!, se celebraba con mucho 

más fervor que ahora…! (El señor Santiago. Entrevista de Joaquín Díaz 
y José Delfín Val en Valdestillas, el 16 de marzo de 1976).

El baile formó parte del antiguo repertorio de la agrupación juvenil de Flechas de 
Valladolid, que como hemos comentado, tenía por costumbre practicarlo entre las 
tablas de gimnasia junto a alguna jota, como la de Íscar que luego pasaría al repertorio 
de Coros y Danzas. Este baile en principio se desarrollaba entre ocho personas como 
la mayor parte de las danzas de palos de nuestra provincia en las últimas décadas, pero 
fue adaptada para doce (como se conserva en la actualidad) por Carmen Tejeiro ya que 
éste era el número necesario de chicas para participar en los concursos y exhibiciones 
de tablas gimnásticas en esos años, ordenadas en grupos de Gimnasia Rítmica, Equi-

Danzantes del paloteo de 1953. Fotógrafo Joaquín del Palacio. Fundación Joaquín Díaz de Urueña (Valladolid). 
Actuando con el grupo de Palencia para el montaje de «La romería de Santo Toribio»



Bailes tradicionales en Valladolid

23

librio, Paralelas y Danzas15. También el ejercicio de dar vueltas la pareja principal, una 
vez en hombros, fue ideado por esta mujer ya que antes la posición era más estática. 
Nuevos movimientos se fueron incorporando poco a poco, y unas décadas después 
algunos de estos danzantes «femeninos» correteaban por todo el escenario en un 
verdadero alarde de equilibrio. Con la Espadaña, acudía Valladolid a los concursos 
locales y provinciales de gimnasia y «danzas», quedando en numerosas ocasiones en 
los primeros puestos, y hoy día sigue causando admiración a todos aquellos que la 
contemplan, pues el cuidado efectismo que conlleva así lo propicia16.

La ficha conservada de Sección Femenina indica que fue recogida en 1953 por la 
Instructora General Anita Cerezo consiguiendo el primer premio en educación física 
en 1955. En el informe se lee:

15  Siempre recordaban en Sección Femenina, que tanto la espadaña, las cintas (el tejido 
del cordón) y los paloteos eran piezas propias del repertorio de hombres y danzantes, aunque 
ellas las incorporaron a su femenino repertorio. Así además de la espadaña bailaban algunos 
paloteos de Berrueces y Villafrades (El Folklore Español. Inst. Esp. de Antropología aplicada. 
Editado por M. Gómez Tabanera, Madrid 1968. En la pg. 321 aparece una fotografía de estas 
muchachas vestidas con el traje «de espadaña» haciendo uno de estos paloteos. En el pie de 
foto se lee: Paloteras de Berrueces (Valladolid).

16  Algunos de los bailes «recreados» de Valladolid, por su estudiada coreografía, fueron 
ejercicios obligatorios en los cursos regionales de instructoras de Educación Física de Sección 
Femenina del Movimiento que se organizaban en Medina del Campo, y fueron premiados 
en numerosas ocasiones en los concursos regionales y nacionales de esos años. El efectismo 
logrado en algunas de estas danzas vallisoletanas hace que, sesenta años después de su 
creación, se siga aplaudiendo su puesta en escena.



Bailes tradicionales en Valladolid

24

Se bailaba esta danza en los pueblos para saludar y festejar a los fo-

rasteros. Hoy contiene esta tradición aunque con carácter distinto. La 

espadaña es un baile de la provincia de Valladolid, es común a varios 

pueblos aunque en cada uno de ellos reviste una modalidad distinta. 

Su origen se remonta a tiempos muy lejanos y como hemos indicado 

se ejecuta con motivo de la llegada al pueblo de forasteros para darles 

la bienvenida. También era interpretado cuando se quería festejar a 

alguien. Era un baile y es actualmente en los pueblos, exclusivo de 

hombres. Se baila al mismo tiempo que se va haciendo una torre con 

los danzantes superpuestos. Al terminar dicha torre vuelve a bailarse 

en sentido contrario. Uno de los momentos más emocionantes de la 

danza es cuando uno de los danzantes baila sobre los hombros de sus 

compañeros.

Informe de actuaciones de Sección Femenina. Archivos de Sección Femenina. Colecc: Mª Antonia Ortolá. 
Fundación Joaquín Díaz



Bailes tradicionales en Valladolid

25

Acompaña el informe la indicación de que es de Nava del Rey17.

17  No acaba aquí el mítico origen de la danza de la Espadaña. Al preguntar al dulzainero 
Victorino Amo por esta pieza nos comentó lo siguiente: «Los primeros que nos la dieron fueron 
los jesuitas, que la trajeron de no sé donde. La tocas con Sección Femenina veintiuna vez. Los 
jesuitas, esa, te voy a decir... la espadaña no se ha tocao hasta que no vino la guerra... que yo no 
sé si sería a lo mejor española, o extranjera, ellos fueron los primeros que nos la enseñaron. ¿Tú 
te acuerdas de las casas nuevas de la calle Maldonado, pues el otro lado de San Juan, que fue 
cuartel de intendencia, que luego lo cogieron para deportes... antes de bailarlo las chicas (de SF 
se entiende), los frailes mismos, por el día de... ¿cuándo es el día del corazón de Jesús? por junio 
o así, cuando hacen la función. La primera vez que la toqué yo... ellos me la dieron y luego la 
copió en música Rodolfo, Rodolfo Castilla, que era de Burgos y ya la repartió para todos..., pero 
los primeros que nos la dieron a conocer..., los frailes sabrán...». A este respecto ningún hermano 
encontramos en la actual Compañía que pudiera aportar algún dato aclaratorio acerca de dicha 
costumbre. (Encuesta a Victorino Amo Berzosa, de 78 años de edad, noviembre de 1992. Archivo 
de la Tradición Oral, Fundación Joaquín Díaz. Urueña, Valladolid).

Partitura de La Espadaña. H. 1950, del dulzainero de Villaverde de Medina, Julio González. Colecc.: S. Manzano



Bailes tradicionales en Valladolid

26

LA JOTA DE ÍSCAR

Tal vez la mujer más relevante que en el Baile Español y la coreografía haya salido 
de estas tierras ha sido, desde luego, Mariemma. Natural de Íscar aprendió el baile en 
su infancia y nos recuerda en su Tratado el buen arte que tenía su madre para bailar la 
jota, la primera persona con la que aprendió el aire del baile castellano.

Pieza destacada en el repertorio de Coros y Danzas que ahora estudiamos es la 
«Jota de Íscar», en la que intervino, al parecer, la artista castellana, y en la que se re-
cogen una multitud de pasos diferentes muy del gusto popular local. No en vano es 
la propia Mariemma la que indica que «los aprendí de mis tíos y primos» y son desde 
luego pasos que aún se hacen en el baile local de toda la zona; paseos simples, paseos 
dobles, golpes de tacón, punteados de a uno (denominado «el balcón»), punteados 
de a dos («la zapateta») y de a tres, que se introducen en el montaje del baile, junto a 
estructuras de corro organizado entre dos o cuatro personas, etc.

La jota consta de dos partes melódicas diferentes aunque lo general en toda esta 
zona, muy próxima a Segovia, es que las jotas instrumentales sean de tres partes (una 
para la copla o «punto» de baile, otra para el estribillo menudeado para el cambio de 
fila y otra para la «zapateta» o punteado de los pies). Cuando sólo existe un estribillo 
musical es habitual entre los dulzaineros doblarlo para así facilitar la ejecución de este 
tercer movimiento de «zapateta». La melodía complicada hace que sean pocos los dul-
zaineros que se atrevan con ella ya que la brillantez, agudeza, y velocidad con la que 
se acostumbra a tocar, requiere un intérprete avezado, de rápida digitación y «fuelle» 
considerable para no ir perdiendo notas en cada frase18. Aunque en Íscar aún bailan 
muy bien la jota, como en toda esta parte pinariega –los mayores– de una forma natu-
ral y espontánea, también se recoge el estilo forjado en la escuela de Mariemma, pues 

18  La época de montaje de esta pieza es anterior a la agrupación de Coros y Danzas 
y pertenecería al repertorio de baile de la afamada bailadora aunque no podemos precisar la 
época ya que en su Tratado, las únicas fechas que aparecen son las que refieren a los Estudios y 
maestros de baile de la Edad Media. (Mariemma. Mis caminos a través de la danza. Tratado de 
Danza Española. Fundación Autor de Madrid, 1997. Pg. 86). Sabemos también que pertenecía 
al repertorio del afamado dulzainero Paulino Gómez «Tocino» del pueblo de Abades (Segovia) 
nacido en 1882 y fallecido en 1960. Victorino Amo nos vuelve a comentar sobre la danza: «... 
Esa sí, de Íscar y yo creo que serían los de Íscar los primeros (en tocarla, se entiende), porque se 
la hicieron para Mariemma... aguárdate..., no creas que tiene tantos años la jota de Íscar, ¿que 
puede tener ahora Mariemma, mis años?... pues como mucho que tenga la jota sesenta años, 
más o menos, esa la hicieron para ella exclusivamente...» (encuesta de 1992).



Bailes tradicionales en Valladolid

27

esta gran artista pasaba algunas temporadas en su villa y aprovechaba para organizar 
algunos cuadros de danzas regionales entre las muchachas del lugar (hablamos de los 
primeros años de la década de 1940). Estas niñas aparecían vestidas de manteos y ma-
nilas y acostumbraban a preparar algunas sencillas actuaciones para las funciones o en 
algunas localidades cercanas, donde se remodelaba el estilo castellano y se tamizaba 
con algunos puntos del aragonés, pues la célebre «batuda» cerraba a veces estos sim-
páticos bailes de las niñas, que incorporaban asimismo los pasos propios pinariegos. 
En 1950 se anota como pieza a concurso «la jota de Íscar» en una muestra de Sección 
Femenina bajo la dirección de Pilar Pacheco y preparada por el grupo de danza de las 
Juventudes Católicas.

LA GALANA

Otra de las memorables piezas de este repertorio es la que se conoce como «La 
Galana» o jota de Tudela de Duero que reúne en su coreografía varias modalidades 
del antiguo baile castellano, la rueda, la jota y las habas verdes. La organización del 
baile, en corro o rueda en vez de filas, fue creada por la instructora de aquel tiempo 
y sirvió además para recordar la formación habitual de baile en nuestras plazas, esto 
es, cuando todo el baile se desarrollaba en rueda, un círculo interior de hombres y 
uno exterior de mujeres que giraban de derecha a izquierda. El baile se compone de 
una entrada y una salida de danzantes con la melodía más popular en estas tierras del 
baile de las habas verdes y una jota en medio de repicados punteos, pasos y cruces en 
cuadros organizados entre cuatro personas.

La selección de esta pieza corrió también a cargo de Carmen Tejeiro quién unió 
ambas melodías utilizando para ello la música de una jota que ya tocaba la Banda Mu-
nicipal de Tudela de Duero antes de la Guerra Civil. La melodía, alegre, complicada y 
de aguda ejecución, sonaba también por tierras de Soria, en Tierra de Pinares, donde 
es conocida como Jota de Covaleda, y se baila ahí por las fiestas de San Lorenzo. La 
melodía y dicho baile de Covaleda figuraban en la película «La Laguna Negra»19 rea-
lizada en 1952, y de donde se pudo extraer o completar la idea para el montaje, y de 
hecho así nos lo comentaron algunos músicos vinculados a los Coros y Danzas20. Desde 

19  Dirigida por Arturo Ruiz Castillo en 1952 y protagonizada por Maruchi Fresno, Tomás 
Blanco y Fernando Rey (B/N, 89’).

20  Victorino Amo, al preguntarle por «La Galana», comentó sin dudar: «Esa, las 
muchachas (por el grupo de Sección Femenina) la tomaron... Esa galana sí que sé de dónde 



Bailes tradicionales en Valladolid

28

luego la melodía es la misma (sin la entrada de baile de «habas») y la estructura del 
baile, también de pasos muy picados y organizado en grupos de cuatro dice mucho 
a la hora de tomarla como origen de la recreación vallisoletana. No obstante en los 
papeles de la Sección Femenina conservados en el Archivo Histórico de Valladolid apa-
rece la fecha de 1951, un año antes de la película, como referencia a una actuación de 
las agrupaciones de las Juventudes Católicas de varias piezas en los concursos de ese 
año donde se interpretaron unas danzas «de Arcos» y la «Jota de Tudela» dirigidas por 
la instructora Pilar Pacheco y por el grupo de Juventudes Católicas. En 1954 aparece 
en los concursos «la Jota de la Galana» con la instructora Carmen Tejeiro con el grupo 
de danzas oficial de Sección Femenina.

 Además de esta jota, en Tudela de Duero, se baila desde hace algunos años la 
denominada «Jota del Fogato» que adoptó la música de un conocido vals que tam-
bién tocaba la banda municipal de este pueblo en los años treinta. Sobre esa melodía, 
originariamente de tres partes, se utilizaron dos, adaptando la letra de unas coplas 
locales que relataban algunas anécdotas de «el Fogato», un conocido gitano del lugar 
que vivía del trabajo de la madera y recogida de piñas. Esta canción se cantaba en los 
encierros del día de la función, puesto que el estribillo hace referencia a la costumbre 
de pedir los toros al alcalde para después correrlos «al estilo de la villa»21.

LAS HABAS DE BERCERO

El baile de las «habas», de las habas verdes, es, junto al corrido, el baile antiguo 
que nos va quedando siempre en el cuartocarro. Esta pieza, que se bailaba en la rue-

procede, hombre, de la película que se llama La Laguna Negra, que la hicieron en la provincia 
de Burgos... de Soria, de Soria,... y es ande hicieron «la galana» que luego después la 
interpretaron como que está fundada en Tudela...» (Victorino Amo, de 78 años. Encuesta de 
Valladolid, noviembre de 1992).

21  Muchas de las informaciones sobre «La Galana» y «El Fogato» así como de otros 
dulzaineros y la vida musical vallisoletana se las debemos al músico Arturo Olmos de 70 años, 
según encuesta realizada con Elías Martínez el 21 de julio de 1994, en Tudela de Duero. Este 
hombre acompañó como redoblante habitual a Daniel Esteban, famoso dulzainero vallisoletano. 
Así mismo fue percusionista de la Banda Municipal de Tudela de Duero. El estribillo de este 
segundo baile reza así:
–¡Ay! Fogato, ¡ay! Fogato ¡qué paliza que te van a dar!
por ir a pedir los toros sabiendo que nos les hay.



Bailes tradicionales en Valladolid

29

da del baile remataba, como es sabido, el baile popular ya que era la última que se 
tocaba antes de deshacerse la diversión. Su popularidad fue tal –y lo sigue siendo en 
algunas localidades de esta provincia y en las cercanas de Segovia y Zamora– que 
varios afamados dulzaineros de principios y mediados del siglo xx, compusieron me-
lodías expresamente para este baile, como Modesto Herrera, Crescenciano Recio o 
Mariano Encinas. El baile se acompañaba en compás binario y estaba extendido por 
toda la provincia, interpretándose según la comarca o la época a la que nos refiramos, 
con canto y pandereta, dulzaina y redoblante o flauta de tres agujeros y tamboril. De 
las habas conservamos partituras desde finales del siglo xviii, como tal o citadas como 
«boleras de las habas verdes».

La melodía utilizada en el caso vallisoletano para esta pieza, bautizada como «ha-
bas de Bercero», localidad en la que vivieron algunos de los músicos colaboradores 
de los primeros grupos de Coros y Danzas, se interpretaba habitualmente también 
como diana y formaba parte del repertorio antiguo de algunos dulzaineros de la zona 
de Ávila-Salamanca y, como comentamos ya, del repertorio de Jesús García «Chus» y 
«Los Quicos». El viejo dulzainero Lucio Mínguez de Curiel de Duero recordaba que el 
afamado Encinas (a quien acompañó varios años como redoblante) tocaba esta me-
lodía como diana y otro dulzainero vallisoletano, el ciego Victorino Amo indicaba que 
esta melodía era revolada o diana mañanera22. La coreografía del baile es una delicada 
y suave composición, muy fina, que acogió alguno de los movimientos del baile anti-
guo de Bercero, pequeña localidad a la que se desplazaron las monitoras de Sección 
Femenina para organizar el baile en los años cincuenta.

LAS BOLERAS DE VELILLA

Nuevamente se conservan dos piezas antiguas refundidas en una nueva, las boleras 
y la jota, unidas por Carmen Tejeiro basándose en las melodías interpretadas por el 
dulzainero «Chus» que ya tocaran su padre y sus tíos en la zona de Bercero y Velilla, 
cercana a Tordesillas. Las boleras, que nada tienen que ver con las seguidillas y boleros 
de épocas pasadas es un baile de rueda popular de Velilla, localidad situada dentro 
del entorno musical al que acudían los «Quicos» de Bercero. Vuelven a tomarse las 
selectas melodías antiguas de la zona para adaptar un baile de jota con pasos y cruces 

22  Otro dulzainero de la zona de Ávila y de familia de dulzaineros, Cándido Cáceres 
(nacido en Peñaranda de Bracamonte (Salamanca) en 1929, igualmente tocaba como diana 
mañanera estas llamadas «habas de Bercero».



Bailes tradicionales en Valladolid

30

populares muy estilizados junto a otro más local, el de «las boleras», que se conservó 
tal cual en la coreografía final, como así nos han indicado en el propio pueblo y así lo 
vimos hacer aún a la gente que lo enseñó a esta agrupación de Coros y Danzas23.

Por su parte las fichas de Sección Femenina indican que el baile fue recogido en 
1950 con la explicación siguiente que no acaba de encajar con el modo de bailar 
actual:

Es uno de los bailes más alegres y movidos de la región castellana. 

Viene a simular una especie de reto de resistencia entre mozas y mo-

zos siendo éstos los que triunfan al final, festejando su victoria con 

vino. Solamente es uno el vencedor, es decir, que durante la prueba 

en la que intervienen mujeres y hombres, se van retirando de poco 

a poco, siendo las mujeres las primeras que se retiran. Los hombres 

solos, continúan el reto, retirándose uno a uno quedándose solo los 

más resistentes. Una vez concluido el reto el vencedor es cogido en 

hombros por sus compañeros y lanzándole una bota de vino, le feste-

jan concluyendo así el baile.

23  En algunos pueblos de la zona llaman boleras al baile de las habas verdes y en la 
cercana Zamora, en Pozoantiguo, se conserva también la denominación de boleras para un 
baile de recreación reciente con melodía tradicional de tipo jotesco. En esta misma zona se 
localizan bastantes informaciones, así como melodías y pasos de baile sobre el bolero en 
Villalube, Pinilla de Toro, Bustillo del Oro y Algodre. Como nota curiosa añadiremos que el 
dulzainero Victorino Amo al interpretar estas boleras daba una cadencia determinada en los 
puntos de entrada y salida de la pieza, muy propia de melodías de boleros y seguidillas, aunque 
no sabemos si esto se debe a la interferencia de agrupaciones de coros y danzas de otras zonas 
o a que realmente él recordaba la pieza con este aire «abolerado».



Bailes tradicionales en Valladolid

31

P

oco conocemos acerca de las descripciones de bailes y danzas populares en 
estas tierras anteriores al siglo xix. Algunos datos nos hablan de los saraos y 
danzas de corte que hubo en Valladolid en tiempos de Tomé Pinheiro en la 
Fastiginia o Memorias festivas que con motivo de las fiestas del nacimiento 

del príncipe Felipe IV celebraron en Valladolid el 16 de junio de 1605. En medio de 
chirimías, trompetas y atabales se interpretaban las más originales, modernas o anti-
guas danzas señoriales:

[…] Al poco rato vinieron seis meninas de la Infanta, las cuales dan-

zaron muy bien, acompañándose con sus castañuelas, siendo tal su 

soltura y destreza que fueron muy aplaudidas. Acabado esto salieron 

a danzar las damas seis a seis, a saber, tres con otras tres de las que 

componían las máscaras: bailaron pavanas, gallardas y muchos bailes, 

saliendo también el rey y la reina que lo hicieron muy bien. Después 

volvió el entremés de las meninas, las cuales danzaron el sciolim con la 

misma gracia y soltura que antes: en seguida salieron a danzar de dos 

en dos el turdión, otro género de danza en que sobresalieron mucho 

los reyes, y por último, danzó la máscara toda un torneo. Terminada las 

danzas comenzó la llamada de la hacha…24

Frente a las danzas palaciegas sí podemos hacer un claro seguimiento de las par-
ticipaciones más campestres y populares, así como de la presencia de algunos ins-
trumentos. Especialmente de la flauta de tres agujeros y el tamboril y la dulzaina en 
las danzas procesionales, paloteos, los pagos a los danzantes y cierta descripción de 
su indumentaria cambiante a través de los siglos según los asientos y datos de los 
libros de cuentas de cofradías que se sirvieron de ellos para adornar el día de su fies-
ta. Asimismo los registros municipales para las fiestas pueden referirnos la contrata 
de danzas de «toqueados», de cintas, de caballitos, de gigantes y cabezudos. No 

24  Cervantes en Valladolid: o sea descripción de un manuscrito inédito portugués 
intitulado Memorias de la Corte de España en 1605, existente en la biblioteca del Museo 
Británico de Londres por Pascual de Gayangos (1884). El texto íntegro se publicaría años 
después como «Fastiginia o fastos geniales» por Tomé Pinheiro da Veiga. Ed. del Ayto. de 
Valladolid, 1973.

II. DOCUMENTOS DE LOS BAILES 
HISTÓRICOS



Bailes tradicionales en Valladolid

32

son tampoco raras las citas a las prohibiciones de celebrar bailes por determinadas 
circunstancias o en lugares específicos condenados por el obispo en sus pastorales 
visitas. Varias son las recogidas por José León Martín Viana acerca de estas prohibicio-
nes que detallan los lugares y los motivos de estos censurados encuentros en diversas 
localidades vallisoletanas25:

Que no baylen en el ciminterio de la yglª de nª Srª

Otrosí, por quanto fue ynformado del dcho señor Visitador que en el 

çiminterio de la yglª de Ntª Srª, extramuros de esta Villa y debaxo del 

soportal della muchas personas, mozos e mozas e otras personas con-

tra lo estatuydo y mandado por los santos conçílios y constituciones 

deste obispado baylan dentro de dcho soportal de la dcha Yglª mandó 

el sr Visitador pena de excomunión que no se bayle dentro de dcho 

soportal; y mandó a los curas de la dicha Yglª desta villa que qualquiera 

persona que baylase, les eviten de las oras y ofiçios diuinos y desde 

agora les ovo por condenados en vna libra de aceyte a cada vno para 

la lámpara del santísimo sacramento … (Libro de visitas de la parroquia 
de Simancas, folio 32, año de 1578).

Las prohibiciones son habituales hasta el siglo xx, lo que revela la continuidad 
de la costumbre a través de los siglos, especialmente en épocas cuaresmales perse-
guida con multas en dinero o en especie desde todas las instituciones religiosas. A 
veces los viajes y aventuras de escritores y novelistas de los siglos xviii y xix fijan su 
atención en los elementos folklóricos de su entorno, en los desplazamientos por es-
tas tierras castellanas en busca de los motivos románticos o exóticos que animaban 
la llegada de franceses, ingleses, italianos o alemanes a España. Sus textos servían 
de reconocimiento de ese exotismo costumbrista y de aventuras –de valientes y ban-
doleros– del 1800 que con el cambio del siglo irá desarrollándose hacia elementos 
más artísticos y de conocimiento de las artes, las costumbres y las diferentes vidas de 
los pueblos. Entre los escasos cuadros costumbristas vallisoletanos recogemos una 
descripción de los bailes y la indumentaria vallisoletana tomada de Manuel Cuendias 
(Manuel Galo de Cuendias en su pseudónimo francés) de medidos del xix. Aunque 
el relato pudiera confundirnos con algunos retazos del vestir en la indumentaria que 
en esos años estaba muy definida como de tierras segovianas (la montera de dos 
picos y los botones laterales o «apóstoles») las citas en cualquier caso son más que 

25  Costumbres de otros tiempos. Temas didácticos de cultura tradicional. Castilla ed. 
Valladolid, 1988.



Bailes tradicionales en Valladolid

33

interesantes. La descripción se hace tras una crónica que detalla el autor de uno de 
los últimos Autos de Fe celebrados en Valladolid en el siglo xvi, en los jardines del 
Campo Grande:

A lo largo de los 3 días que siguen a la fiesta real, concedida por la 

inquisición, al príncipe regente, el cielo fue tapado por el humo del 

incendio. Los alrededores del Campo Grande tenían un olor penetra-

ble de resina y de carne quemada. Los habitantes de Valladolid oían 

resonar los lúgubres cantos de los monjes, las oscuras letras del gran 

inquisidor, y los gritos de los torturados: calor infernal que se mezclaba 

con el ruido de las llamas y que llenaba los corazones de terror y de 

inquietud. Todas estas impresiones se borraron como un sueño, el cie-

lo tomaba de nuevo su azul impecable, aclarado por los espléndidos 

rayos de un sol de primavera, y nadie recordaría jamás esa lúgubre 

jornada.

Pero la historia, que no se hace gracias a los grandes ni a los poderosos 

de esta tierra, ha conservado en sus anales las sangrantes peripecias 

de un drama monstruoso que acabamos de contar. Pero vamos a cosas 

más alegres: La Castellanada, esta danza de los viejos castellanos atrae 

nuestra mirada…. ¿Han visto a los borrachos de Auvergnats? La Cas-

tellanada se le parece, únicamente los viejos castellanos más mayores 

bailan sin gritar. Y además son los mejor vestidos.

Miren que graciosa costumbre. Como estos hombres son presumidos, 

vestidos con su traje de paño negro o marrón, faja alrededor de los 

riñones, y su pantalón del mismo paño, pegados y cerrados cuidadosa-

mente hasta el corvejón, por ligas de rizo. ¡Y su chaleco de seda negra! 

¿No les parece muy original con sus dobles reverses (forro) y su triple 

fila de botones y filigranas de plata de cola móvil.? Como sus camisas 

delicadamente bordadas sobre el pecho y también los puños. ¡Si su-

piera cuántas vigilias han costado estos bordados de lana negra a las 

jóvenes chicas de la Vieja Castilla! En París únicamente hay esta canti-

dad de camisas confeccionadas por las camiserías para princesas, que 

cuestan más baratas que las de un hombre del pueblo de Valladolid.

Remarquen bien la montera de sus danzantes; parece a la que llevan 

los maragatos los días de trabajo. Llevan abarcas, las cuales consisten 

en un trozo de cuero de vaca o de oveja, atado alrededor del pie y 



Bailes tradicionales en Valladolid

34

hasta el medio de la pierna igualmente con cordones de cuero. Hoy en 

día se han suplido por zapatos con hebillas de plata y se ven medias 

de lana azul. No olviden que es domingo. Durante la semana éstos, 

reemplazan sus medias por trozos de franela.

El traje de las mujeres no son ni mucho menos graciosos que el de 

los hombres. Una falda o vestido de seda, según sea su posición (su 

fortuna), una faja (justillo?) sobre los riñones, como la de los hombres, 

con la parte inferior roja y, si están casadas, blanca en caso contrario, 

y una camisa bordada de lana en los puños y para terminar un grueso 

collar de perlas de coral o abalorios de vidrio, negro y verde; ésta es 

su costumbre original. Su peinado consiste en una montera hecha con 

dos hojas de «diamantes» con forro de terciopelo, entonces estos dos 

puntos se cosen unidos y forman la clave, mientras que los otros dos 

adornados por ocho gruesos botones con cabeza de aceituna, caen a 

cada lado de la cara justo hasta debajo de la oreja. Su pelo, entrelaza-

do por una cinta, forma una larga cola que termina en un lazo flotante 

alrededor de los riñones... Ahora si está de nuestra parte, dejaremos 

la vieja capital del reino de Castilla por irnos hacia Burgos, otra capital 

de reyes cristianos. Burgos antiguamente era célebre por sus numero-

sos autos de fe, y por las costumbres caballerescas de sus habitantes. 

Todas sus glorias se han ido desvaneciendo una a una (Traducción de 
L´Espagne pittoresque, artistique et monumental. Moeurs, usages et 

costumes. M. Manuel Cuendias. Chapitre III. Castille–La–Vieille, París 
1848. Pg. 109 y 110).

No es rara tampoco la relación de la continua presencia de la dulzaina en las fiestas 
de la capital al menos desde mediados del siglo xix, cuando entró en competencia en el 
baile de calle con el viejo son del tamboril ancho de parches de piel y la flauta de tres 
agujeros que iba arrinconándose a los barrios y a los bailes de gigantillas y paloteos. 
En la llegada a Valladolid de Sus Majestades los Reyes en 1858 las crónicas relatan los 
festejos del evento: baile, toros, músicas y desfiles para agasajar a los monarcas.

Entre tanto, y después durante toda la noche, las calles de Valladolid 

presentaban un espectáculo desusado, viéndose transitar por ellas sin 

interrupción, así los hijos de la ciudad, como multitud de forasteros 

aún de lejanos puntos, que ya en alegres danzas al son del tamboril 

y la dulzaina los sencillos labradores, ya en animados grupos los va-



Bailes tradicionales en Valladolid

35

llisoletanos, repetían unánimes alabanzas á S. M. (…). Así como en la 

noche anterior y en la siguiente, las bandas de música de la guarnición 

repitieron una brillante serenata en la plazuela de Palacio, que se dilató 

hasta las altas horas de la noche; apagando con las armoniosas notas 

de su rica instrumentación, los alegres sones del tradicional tamboril, 

que agitaba sin cesar á las alegres danzas populares (Viaje de SS.MM y 

AA. por Castilla, León, Asturias y Galicia en el verano de 1858, Rada y 
Delgado, Juan de Dios de la; 1860. Pg. 92 y 96).

Como dato curioso, de otro tiempo y acerca de un baile ya perdido en nuestra tra-
dición –las seguidillas– (aunque aún hoy se bailan con dulzaina algunas de las variantes 
como son las llamadas «boleras», con un cierto punto seguidillero) anotamos este 
texto, de principios del xvii, donde queda clara constancia de unas formas que durante 
siglos fueron populares en la propia capital:

Jerónimo de Castro y que es clérigo de hepístola y que es estudiante 

cursante y matriculado en esta dicha Vniversidad en la Facultad de 

Cánones y que es vezino de Villafranca del Vierzo an presente en esta 

ciudad y que es de hedad de veynte y quatro años poco más o menos 

y esto rresponde:

preguntando este confesante que si es verdad que en ocho días antes 

deste dicho mes y ano dichos por la bocanoche deste dicho día en 

compañía de Baltasar de Castro estudiante, su primo, con una gvitarra 

se puso este confesante a cantar letrillas y rromançes muy feos, torpes 

y escandalosos en la calle de la Librería desta ciudad junto a la puerta 

de Pedro osete, librero, estando en el y su muger María Rodríguez y 

otras más mujeres onrradas y casadas goçando del fresco a la puerta 

de la dicha casa, las cuales dichas letrillas y rromançes eran tan torpes 

y desonestas que por serlo tanto y por la onestidad no se rrefieran 

y expresan por su nombre, dixo este confesante que es verdad que 

el día y noche que rrefiere la pregunta este confesante cantó en una 

gvitarra vnas seguidillas a la puerta de su casa y posada donde posa 

y que las cantó muy honestas y sin que en ellas ofendiese en cosa ni a 

persona algun y sin ofender por ello a persona alguna y que si supiera 

o entendiera que en ello daua desgusto o ofendía a persona alguna no 

cantara ni taniera y esto rresponde este confesante a lo contenido en 

la pregunta y lo demás lo niega.



Bailes tradicionales en Valladolid

36

Tipo de Valladolid. Litografía de Langlumé. Album de un soldado
durante la campana de 1823 de Clerjon de Champagny



Bailes tradicionales en Valladolid

37

Preguntado a este confesante que si es verdad que las dichas mujeres 

que ansí estauan goçando del fresco en la puerta de la casa del dicho 

osete le ynbiaron a pedir con Marcos González, barbero, vezino de la 

dicha calle que les hiciera merçed de no cantar cantares y letrillas tan 

desonestas como las que ansí cantaua, este confesante no lo quiso 

hazer antes por el contario las boluió a cantar mucho peores y más feas 

y torpes de las que antes estaua cantando por cuya causa las dichas 

mujeres se metieron y rrecoxieron en sus casas por no oyr semexantes 

desonestidades y luego este confesante dixo a diversas personas que 

avía cantado de aquella forma por hacer rrauiar al dico Pedro ose-

te, librero, dixo este confesante que es verdad que el dicho Marcos 

González llegó a dezir a este confesante que no cantase porque daua 

en ello pena al dicho osete, librero, porque hera onbre de tan mala 

condiçión que hasta los perros ladravan y los niños que se holgauan y 

dauan bozes en la calle le davan pesadumbre y esto confiesa y lo de-

más contenido en la pregunta lo niega… (Declaración de Jerónimo de 
Castro estudiante preso en la cárcel de la universidad por haber canta-
do unas letrillas y romances deshonestos. A. H. P. y Universitario. Secc. 
Universidad leg. 5–39. fol 14 r. año 1612. Millares Carlos, A. Tratado de 

paleografía española vol. III Espasa Calpe. Madrid, 1983).

Pocos relatos más, extraídos de los periódicos –de El Norte de Castilla especial-
mente– refieren la lucha de los viejos tiempos del tamboril y la rueda, de la jota y la 
pandereta frente a los modernos de los agarrados, el pasodoble, la reformada dulzaina 
de llaves y las pequeñas bandas y orquestinas con sus repertorios de zarzuela y moda 
europeas26.

[…] Algunos vecinos de la Parroquia de San Andrés suplican al munici-

pio que recorra las calles de la población, durante la feria, la popular 

danza de los gigantones, en la que los altos reyes tienen ocasión de 

lucir su colosal estatura y bailables habilidades» (El Norte de Castilla, 
10 de septiembre de 1872).

26  Véase el capítulo de bailes de candil en «Danzas y Bailes», de Joaquín Díaz. 
Cuadernos Vallisoletanos. Caja de Ahorros Popular de Valladolid, 1988.



Bailes tradicionales en Valladolid

38

Seguidillas cantadas en Valladolid. Año de 1612.
A. H. P. Universidad de Valladolid

Los habitantes de Valladolid, L`Espagne pittoresque. 
M. de Galo Cuendias. 1848



Bailes tradicionales en Valladolid

39

III. EL BAILE CASTELLANO: LA RUEDA

El corrido es el primero que se tocaba en los pueblos, el corrido, y des-

pués la jota y después el pasodoble. El corrido que iba de redondela 

bailando, ese era el corrido…

(Isidoro Bernal, de 88 años, redoblante de Adalia. Grabado por Carlos 
Porro en Peñaflor de Hornija el 27 de marzo de 1996).

A

costumbrados desde hace décadas a las filas y a las estructuras memorís-
ticas, a las posturas hieráticas y a los devaneos de los coros y danzas, los 
códigos, los formulismos del baile tradicional y sus motivos, actualmente 
se nos pueden llegar a hacer incomprensibles en parte y requieren un ejer-

cicio de reflexión y de tranquilidad y esto intentamos llevar a cabo con esta obra. Por 
el contrario el baile tradicional es ligero y la Rueda era la formación habitual en la ma-
yor parte de los espacios en Castilla y León y definía el baile por sí mismo, cuando se 
desarrollaba especialmente en las amplias plazas o en cualquier espacio abierto, con 
sentido comunitario. Aún se advierte de manera inconsciente esta estructura circular, y 
se presenta de manera casi atávica cuando se establece un baile que precise de la re-
presentación del grupo, siendo la forma que más realza la unidad al buscar la cohesión 
entre sus miembros, que danzan unidos girando. La rueda se desarrollaba básicamente 
como elemento motriz de la sociedad y formación primigenia cuando se requería un 
compromiso de todos los vecinos y participes de la sociedad rural. Ésta es sin duda 
la estructura más frecuente en el baile de medio mundo y soporte sobre el que se 
iban añadiendo los diferentes tiempos y compases populares. En nuestro país destaca 
especialmente esta formación circular, doble, dijéramos, de un círculo exterior y otro 
interior. La latente antigüedad de la estructura se explica por varias circunstancias, cla-
ramente comprensibles en relación a la imitación del sentido de giro del universo y del 
sol, donde se venera a un elemento divino o determinado por sus circunstancias –se 
danza en torno a un árbol, una fuente o a las autoridades– y donde se representa a la 
comunidad que de forma cerrada defiende de esta manera su existencia y territorio.

Esto indica la importancia que puede llegar a adquirir en algunos momentos festi-
vos de la comunidad, por el concepto que se tiene de su antigüedad y la veneración 
mostrada en cuanto a que pueda representar lo más legítimo de la tradición. Se habla 
en estos casos, no de si hay baile el día de la fiesta, sino de si hay baile de Rueda, si se 
«pone» la Rueda o es el Baile Grande. En él participaban todos –dependiendo de la 
fiesta–, jóvenes y viejos, corretean los niños entre las parejas, bailan los forasteros y los 



Bailes tradicionales en Valladolid

40

invitados, se desgranan los bailes locales y las más novedosas melodías de la ciudad 
que giran con este desarrollo. Algunos textos periodísticos o novelescos de cierto aire 
costumbrista describen esta celebración de manera detallada a finales del siglo xix, 
cuando la fiesta se mantenía en todo su esplendor, pues la costumbre, pasada la Gue-
rra Civil, empezaba a deshacerse entre bailes modernos, agarrados, verbenas, orques-
tas y grupos de bailes regionales. La revista La Ilustración de Madrid, en 1872, recoge 
una completa descripción del baile, que por conocida no deja de ser una suculenta 
información, veraz y amplia que resume este desarrollo y ambiente que se formaba en 
dicha celebración. Describe el baile de rueda de la aldea de Nieva, localidad cercana 
a Santa María, en la provincia de Segovia con un cabal desarrollo de cómo era el baile 
en estas tierras castellanas, incluidas las de nuestra provincia:

[…] ya estoy viendo en los pueblos de Segovia, el día de fiesta, des-

pués de la comida, a cada moza buscar su compañera para hacerse 

mutuamente el tocado bajo la dirección de sus madres, mientras los 

mozos van al juego de pelota, de la barra o de la calva donde sus pa-

dres, con satisfacción angélica, les aplauden cuando ganan, o con ira 

satánica les echan del juego para defender su atrasado partido. Y es, 

porque cada uno desde que su chico paga el tamboril y entra a gozar la 

consideración de mozo, quiere que sea el que eche el surco más largo 

y más derecho, como prueba de labrador; que gane todos los partidos 

de pelota, como prueba de agilidad; que tire bien la barra como prue-

ba de fuerza; que pegue siempre a la calva, como prueba de tino y que 

en el baile sea el que dé con más gracia las cabriolas y los saltos y haga 

con sus reverencias y trenzados fijar dulcemente la mirada, de las mo-

zas en las entradillas y mudanzas. Dichoso el pueblo cuyas distraccio-

nes son públicas a la luz del día y se entretienen en juegos de agilidad 

y fuerza, en vez de degenerar su juventud en garitos y zahúrdas.

A media tarde, el dulzainero y el tamborilero echan la revolada, se oye 

la primera entradilla en la Plaza y ya se ha puesto el baile. Los mozos 

dejan sus juegos porque las mozas esperan de pie, en grupos de dos o 

cuatro, pues la que va de non, se sienta en señal de que no baila, a no 

ser que sea recién casada, de cuyo estado llevará expresivos emblemas 

en pies y cabeza, siendo sus medias, en vez de blancas, encarnadas, 

y en vez de llevar su peinado cual la manceba en cabellos, les cubrirá 

con la toca de fino tul bordada de oro, que cayendo en chorros bajo 

la montera, pliega graciosamente al cuello, como la plegaba Isabel la 



Bailes tradicionales en Valladolid

41

Católica su paisana (…) Cada día tiene señalado el fondo del manteo 

un color distinto. El primero de Pascuas o de boda, azul turquí; el se-

gundo o de tornaboda, grana y pajizo el tercer día. Si, lo que es raro, 

hay alguna desdichada que carece de manteo del color del día, o no 

sale de casa, o si va a la plaza se sienta entre las que no bailan. Puestas 

con este traje poco más o menos, las solteras, alrededor de la plaza, 

con los pies juntitos, las manos cruzadas en la cintura, esperan inmóvi-

les la invitación para el baile, y hecha, sea quien fuere el que la hiciere, 

salen a la rueda.

Muestran los mozos agradecimiento echando una entradilla en su 

honor, es decir, bailándolas una danza difícil y reverente y ellas con 

dulzura les miran mientras tanto, procurando ocultar la satisfactoria o 

burlona sonrisa, que les produce la gracia o desgarbo de sus parejas. 

Siguen la rueda después procurando pegársela ellas a ellos, es decir, 

procurando dar los puntos o las vueltas de diferente manera sin perder 

el compás, lo que constituye su entretenimiento.

Concluidos los tres bailes que dura el compromiso, echan los hombres 

la mudanza, como la entradilla, en son de gracias y ellas se retiran a 

esperar a otros, a no ser que se hayan creado simpatías, en cuyo caso 

salen de la rueda, hacen como que se van, acceden a los ruegos de 

ellos, y vuelven porque tendría mucho que decir la gente, si se queda-

ban sin ton ni son, echada la mudanza (…) No es extraño, pues, que al 

baile acuda todo el pueblo, pobres y ricos, jóvenes y viejos. Fuera de 

la plaza cuando hay baile no se ve un alma y nada más entretenido que 

observar desde un balcón, dominándolo todo, la animada rueda que 

se forma en los pueblos grandes, por cientos de parejas, que saltan y 

dan vueltas con la más expansiva alegría todas al son que marque la 

tonada, mientras los chicos corren por el centro las buenas–vayas, las 

mujeres cuentan las pegas que dieron a fulano y los hombres hablan de 

si arrejacarán mañana…27

El relato desde luego sitúa de manera detallada el ambiente que giraba en torno 
a la Rueda y como describe y anota el escritor líneas arriba insiste en que «da una 
exacta idea de lo que será el baile en un día de función o en las grandes romerías en 

27  Villanueva, R. La Ilustración de Madrid, 1872; pp. 131 y ss.



Bailes tradicionales en Valladolid

42

los pueblos de Castilla la Vieja…». Tal hubo de ser el baile en nuestra provincia y aún 
en las más cercanas y así transcurría el festejo de los domingos o de las fiestas en una 
gran rueda, formada por un círculo exterior de mujeres y otro interior de hombres, que 
incesantemente daban vueltas recorriendo todo el espacio de la plaza y las calles ad-
yacentes en ocasiones. El redoble prolongado del tamboril servía de aviso y a él salían 
los bailadores, primeramente las mujeres más animadas mientras otras aguardaban 
sentadas a que sus compañeros les fueran a pedir baile. Las parejas iban desfilando 
unas detrás de otras, dando la vuelta a la plaza, conversando mientras esperaban 
que la dulzaina diese principio a la melodía. Este recorrido se desarrolla de derecha 
a izquierda, en el sentido inverso de las agujas del reloj. Uno tras otro, a veces con 
un orden establecido, se iban deslizando como si de una suite de bailes se tratara los 
ritmos tradicionales; el baile de dulzaina se iniciaba con el corrido, o el baile corrido 
de rueda, el primero que ejecutaba el dulzainero y que servía muchas veces para abrir 
boca, esto es, para empezar a definir la rueda, la disposición y la colocación de las 
parejas, sirviendo de entretenimiento hasta que todo el público fuera llegando al bai-
le. Seguirían después la jota, el fandango o el baile asentao, las seguidillas, las habas 
verdes o las boleras.

En la rueda a pesar del aparente caos todo es orden. Un baile público de cientos 
de parejas, que entran y salen, cambios de bailadores, niños jugando y todo ello en 
continuo movimiento no es posible sin un orden regido por la presencia de la justicia 
del lugar –el señor cura y el alcalde sentados contemplando el desarrollo del baile–, los 
vigilantes padres e incluso un guarda municipal que se ocupara de mantener el orden, 
con llamadas de atención a los díscolos niños o a aquellas parejas que entorpecieran 
el sentido de la rueda28.

Otros escritores y periodistas costumbristas ilustraron estas escenas populares con 
la pluma en sus tratados y obras, como Ricardo Macías Picavea (1847-1899), quien 

28  Para el conocimiento del contexto del baile tradicional en general, los detalles, el 
orden, el protocolo y la organización al margen de pasos y melodías es fundamental leer el 
estudio de Alberto Turón Lanuza, rescatando los escritos de 1925 del Mosén Margelí en La 

jota en el Bajo Aragón y especialmente en la villa de La Codoñera, de Mosén Antonio Margelí 
Lorenzo. Estudio sobre la jota aragonesa y contexto histórico del cancionero de Margelí. 
Inst. Cultural del Bajo Aragón, 2008. Aquí aparecen muchos detalles comunes que hemos 
perdido completamente en el recuerdo de la tradición de las últimas décadas. Además ha de 
consultarse el artículo de la Revista de Folklore: «El bastonero. Orden y decoro en los bailes 
populares del piedemonte de la Sierra de Guadarrama madrileña» de M. Angel Soto Caba. 
nº438 de 2018.



Bailes tradicionales en Valladolid

43

con novelado y con cierto afán regeneracionista, no exento de irónicos comentarios y 
humor agrio, describía en más ocasiones dentro de las corrientes del naturalismo las 
costumbres populares de los habitantes de la Villa de Valdecastro, lugar imaginario 
situado cerca de Medina de Rioseco, entre las localidades vallisoletanas de Tiedra, 
Urueña y Mota del Marqués. Anotamos de su novela Tierra de Campos, publicada en 
1897:

La villa entera de Valdecastro hallábase aquella tarde en la plaza, con 

gran baile de dulzaina en el centro, juego de pelota a una vera sobre la 

uniforme sillería de Santiago y paseo del señorío a la otra vera…

–Niñas, ¿no bailáis? Ya es tarde,– se oyó decir desde un corro de ma-

más que se cruzaba entonces con las ya mezcladas parejas de pollos y 

pollas. Los tambores preludiaron (eran dos aquel día) largo y nutrido 

redoble y el dulzainero apuntó un schotis, que puso a todos en movi-

miento. Los señoritos invadieron esta vez el baile.

Nada tan característico cual las danzas dulzaineras en los pueblos cam-

pesinos; con sus repiqueteos de tambor en parche y madera; con sus 

picarescas notas recortadas en la caña dulzainesca, especie de oboe 

rudimentario; con su ritmo extraño que, cuando ejecuta los aires que 

le son propios, invita al desorden espontáneo de una coreografía de 

sátiros y, cuando arremete con los bailables propios de las épocas ci-

vilizadas, se cambia en no sé qué mecanismo cómico que transforma 

a los bailables en maniquíes movidos a resorte. Porque nadie, que no 

sea castellano viejo, puede tener idea de la audacia ejecutiva de un 

dulzainero del país, aparte los aires, siempre epigramáticos y satirescos 

que por antiquísima tradición de los tiempos proto–históricos les per-

tenecen. Polcas, walses, schotis, habaneras, gavotas, sinfonías, núme-

ros en boga de cuantas zarzuelas Dios crió, coros, romanzas, cavatinas 

y dúos de todas las óperas, sin reparar en gustos ni escuelas, desde 

Rossini hasta el propio Wagner (he oído no há muchos días repicotear 

un trozo de la sinfonía de Tanhaüser al dulzainero de Portillo): todo lo 

acometen, todo lo invaden y todo lo ejecutan que es una bendición. 

Por supuesto, pieza dulzaineada es pieza transfundida en una música 

y ritmo de tal manera originales, bárbaros y extraños, que hacen, sin 

saber por qué los cantos turánicos o las melopeas berebéres, llenos de 

discordancias y contratiempos.



Bailes tradicionales en Valladolid

44

Otro «por supuesto»: en la dulzaina todo se baila y tanto monta para 

dicho efecto que la gaita fulmine una jota que transporte una sinfonía 

cuya única diferencia consistirá en que para la primera las parejas echa-

ran los brazos al aire, y para la segunda se agarrarán. Pero ¿una vez 

agarradas…¡capaces son de bailar un oratorio de Haendel o las Valki-

rias de Vagner! Además, todo se baila en corro y dando la vuelta: cuan-

do, en son de danza furiosa propia de gauchos o pieles rojas; cuando 

a manera de fantoches, monótonamente impulsados por hilo invisible. 

Las primeras horas de la tarde sólo baila en las villas y aldeas el popular 

con trenzados, espoliques, taconeos y patadas peculiares de los aires 

indígenas; luego va entrando en corro el señorío, y entonces, sin cesar 

por eso lo castizo y talmente dulzainesco, comienzan los agarrados29.

El baile de rueda castellano, terminaba en muchas zonas de Valladolid, sur de Bur-
gos, Segovia y Ávila principalmente con el baile de «las habas verdes» que en un 
compás binario y ágil, acababa haciendo desfallecer a los bailadores por su larga dura-
ción, después de haberse desgranado jotas, los corridos, las boleras y los fandangos y 
mazurcas, polcas, habaneras, valses y pasodobles.

EL BAILE DE LA RUEDA EN COGECES DEL MONTE

[…] uyyy la rueda, a bailar la jota, lo hemos hecho en mi pueblo y aún se 

hace todavía en mi pueblo, no hacen rueda pero bailan la jota. Anda, 

que se iba andando, corriendo, la jota es la misma no es más que co-

rriendo. Porque entonces había algunas, una hermana de la Gregoria; 

esa era una mujer que no se quería poner nadie delante de ella, iba 

siempre la primera haciendo fila, bailando la jota porque entonces se 

bailaban más jotas que otra cosa, porque los hombres en el invierno 

no tenía abrigo ni tabardo, eran tapabocas, mantas, e iban bailando; 

se echaban el bozo y ¡hale! bailando, con el tapabocas, ¡qué hacer! y 

así cuando eso, arropaban a la novia con ellas y las mujeres con los 

vestidos largos y los hombres ya empezaron a comprarse los tabardos, 

pero lo más antiguo eran los tapabocas. Y en la plaza, mira, estaba 

toda libre por dentro y estaban las mujeres en la plaza viendo el baile, 

las casadas, las madres que se suele decir, a la pared, todas a la pared, 

sentadas si hacía frío y todo. Hasta llovía y estaban todas arropaditas 

29  Ricardo Macías Picavea. La Tierra de Campos (1897), ed. Ayto. de Valladolid, pg. 180.



Bailes tradicionales en Valladolid

45

así que llevaban sus vestidos largos para no enfriarse y muchas veces, 

íbamos, las manos, a que nos las calentaran ellas, es verdad, que las 

teníamos heladas, y la rueda se empezaba a tocar la jota y ya todos se 

echaban a la rueda, los hombres y eran parejas todas, e iban bailando. 

Y eran muchas jotas las que se tocaban y las habas, y tocaban también 

la entradilla, que esa es más menuda, que esa es la de los danzantes 

eso era más fino…y luego se tocaban también agarraos. El dulzainero 

de mi pueblo era un tío de mi madre, carnal, y cuando venían los Pichi-

lines… él no sabía de música era todo de oírlo, pero tocaba la dulzaina 

muy bien, Víctor, el tío «Perero».
(María López Sacristán «la modista» de 92 años, natural de Cogeces. 
Grabada en Valladolid el 24 de noviembre de 2002 por Carlos Porro).

LA RUEDA EN CAMPASPERO

A Gabriela García, churra de Campaspero de la cabeza a los pies, la conocimos hace 
muchos años con edad avanzada pero con mucha gracia para contar y bailar. De ella 
es este relato valioso como pocos, que anotamos describiendo con claridad la rueda y 
cómo se organizaba. Las bailadoras de su época estaban esperando el baile dispues-
tas en cuadrillas, por quintas, por edades diríamos, y en ese lugar empezaban a bailar 
guardando así una estructura jerárquica. Fuera de ese tiempo ordinario el baile acos-
tumbraban a abrirlo personas de rango dentro de los rituales establecidos, los novios y 
los padrinos en los bailes de la boda o las mayordomas de Santa Águeda en el caso de 
su fiesta. Por lo general la primera pareja que abría el baile pasaba a quedar a la cola de 
la rueda, pues las parejas que se iban incorporando30 solían colocarse delante y siempre 
guardando el sitio de cada uno, que se perdía si no se presentaban a tiempo de bailar:

30  Las peticiones formales a veces eran por señas: «Los novios cuidan de sacar a bailar 
a sus novias haciéndolas la invitación por medio de una seña que consiste en indicarlas con dos 
o cuatro dedos de la mano, lo que significa el número de mozas de las que están juntas que 
han de salir a bailar. Entendida la seña y aceptada la invitación salen las mozas y se colocan en 
la punta de la rueda, es decir, las primeras, y allí van los mozos a reunirse con ellas. La que puso 
el baile, es decir, la primera moza que salió a bailar, suele quedar mediante este procedimiento 
la última en la rueda. Las solteras jóvenes son declaradas mozas desde el momento que se 
les permite bailar a la rueda y los solteros jóvenes son declarados mozos mediante el pago 
de unos cuartillos de vino a los demás mozos, permitiéndoles desde entonces bailar a la 
rueda». (Encuesta del Ateneo 1901-1902: Tomado de Herrero, Guillermo y Merino, Carlos en 
Costumbres populares segovianas de nacimiento, matrimonio y muerte. Caja de Ahorros de 
Segovia, 1996).



Bailes tradicionales en Valladolid

46

Yo tenía buenos bailadores... Este verano Francisco de la María me 

dijo:– ¿Usted ha bailado a la rueda la primera, alguna vez? –¡Ay! no, yo 

no, no me ha tocado ir nunca a la rueda…

–Sí que ha estado porque lo sé yo porque me acuerdo–. Y luego ya 

pensando, pues sí que me puse una vez a bailar que fui un poco más 

tarde al baile. Los hombres, los mozos se iban a comer, a merendar el 

asao, iban entonces a merendar, las cuadrillas y yo salí aquel día un 

poco más tarde y las que había, algunas que no bailaban y así y me 

quedé yo allí con ellas, digo: –A ver hasta que sea, y salió otra de casa 

que estaba cerca de allí, la Avelina, la hermana de la María Luz, salió 

y se arrimó y me dijo: –¿Quieres bailar o quieres que bailemos?, digo: 

–¡Pues vamos y bailamos!, y nos pusimos las dos a bailar el agarrado 

y nos fiaron dos mozos casi nada más ponernos, y dice la compañera: 

–¿Cómo nos vamos a meter ahí a nuestro sitio en la rueda? –dice–, 

vamos las primeras y digo: –¡Hala! vamos las primeras y fuimos las pri-

meras hasta que empezaron luego a fiar los mozos. Pues mira íbamos 

todas las mozas a la plaza y nos poníamos en corros y como empezaba 

el dulzainero a tocar esas jotas tan alegres que tocaban no es como 

ahora esos aparatos… empezaban a tocar y como estábamos pues-

tas empezábamos a bailar. Teníamos cada una nuestra bailadora y nos 

poníamos a bailar de dos en dos, de dos en dos, así a hacer la rueda y 

luego iban los mozos a bailar. Y cuando estaban fiadas ya to las mozas, 

ya era la rueda mucho más grande, salía el señor de la dulzaina a co-

brar y pagaban sólo diez céntimos o una perra chiquita, diez céntimos, 

una perra gorda y algunos se escondían o se salían de la rueda y luego 

volvían, por no pagar diez céntimos ¡fíjate! y ¡to la tarde con la chifla! 

El día Santa Águeda se pone la rueda, una rueda de mozas, grande, 

grande, ahora no hay mozas, porque entonces había cincuenta mozas. 

A la puerta del señor cura estaban to los de autoridad, allí: el cura, el 

boticario y el médico sentadicos en butacas viendo el baile porque 

pasaba por allí. A donde está el kiosco del helao por ahí pasaba, co-

gíamos la carretera de Cogeces a dar al ayuntamiento a coger esa 

otra calle, esa otra carreterilla que hay ahí, a dar a la acera del cura a 

salir por ahí, que tenía yo un vestido morado que la decía el cura a mi 

madre: –¿Qué vestido más bonito tiene tu hija? y la decía yo: –¡Es mu 

feo, porque es de los ornamentos que gasta él, moraos! Tocaban la 



Bailes tradicionales en Valladolid

47

jota e íbamos bailando, tocaban también los agarraos, tocaban «es mi 

hombre, es mi hombre». Y a la rueda algunas la bailan bien y otras la 

bailaban y andaban cojas…

–¿Cuántos años duró esa rueda?

–¿Cuántos pudo durar? si ya casi se quitó cuando yo era moza porque 

ya íbamos al salón del tío Hilarión y antes, ¡anda!, toda la vida, iban to 

las mujeres. Si es que los hombres nos iban a fiar y teníamos que bailar 

con ellos y según estaba la rueda. Algunas no las bailaban, porque 

no les gustaría la chica, pasaban y no bailaban con ella; las dejaban al 

bailador que tenían y pasaban… A lo primero pa empezar la rueda íba-

mos todas de dos en dos, de dos en dos, andando y bailando la jota, 

las dos mujeres y luego empezaban a fiar los mozos; a unas las fiaban 

ahora, a otras luego pero nos poníamos cada una en su sitio y luego ya 

una vez que terminaban de fiar a todas pues ya iba la rueda bien, de 

hombres y mujeres. La mujeres afuera iban siempre y los hombres al 

lao de dentro, las mujeres afuera, así que hace pocos días salía aquí en 

la televisión uno con las mangas más blanquitas, la camisa y el chaleco 

y dije yo: –¡Cuánto tiempo hace que no veíamos esos hombres así, 

que salían aquí todos con las camisas blancas a bailar!, ¡bien!, ahora no 

se ve ya eso. Nos fiaban, nos decían: –¿Hacéis el favor?–. Tenían que 

ir dos, ¿cómo iba a ir uno solo y dejaba a la otra sola? Pues iban dos 

hombres a fiarlas y a lo mejor a aquella la bailaban menos que a la otra 

y aquel hombre tenía que estar to la tarde con ella porque no la iban 

a bailar, al mejor a la otra la fiaban muchos, tenía muchos bailadores y 

la otra tenía pocos. Si había un bailador bailando conmigo iba otro y 

decía: –¿Haces el favor?– y decía el bailador: –Sin favor–; pues tómala, 

¡pues bien! Y también daban antiguamente, cuando yo no, ya no se 

gastaba eso, el pañuelito muy bonito, que tenían las señoras que se le 

daban a los hombres para que le pusieran en la mano así, atrás, porque 

llevaban la mano sucia del asao que habían estado comiendo. Al final 

bailaban la jota y luego las habas, la jota y la danza y luego las habas…

la danza es pues la danza y las habas son las habas y la jota antes que 

la danza, con agarrao. Las habas se bailaban en corro paradas, porque 

corriendo no se podían bailar, se bailaban mal. Las habas así corrien-

do no se podían. Las habas a lo último separadas, todas, en corros… 

Mira, otra vez estábamos unas cuantas a la esquina y había, venían 



Bailes tradicionales en Valladolid

48

tres días de Pascua o cuatro, ya nos atufaba el baile tanto baile por la 

mañana, por la tarde y por la mañana, por la tarde y por la mañana y 

nos marchamos la bailadora mía y yo. Nos fuimos a dar un paseo por 

ahí y volvimos a la plaza y estábamos allá a la esquina y había unas 

cuantas y llevábamos el vestido viejo porque como no teníamos idea 

de ir a bailar y me acuerdo que fueron los mozos dando la vuelta por ca 

la Genoveva por esa calle del tío Martín, a dar a las escuelas y allí nos 

cogieron por detrás y tuvimos que ir al baile y decían las otras compa-

ñeras, dice: –Mira esas tienen una bata vieja ves, y vienen a por ellas y 

nosotras con el vestido bueno no nos bailan… Si hacía malo sí que salía 

la rueda, los tamboriteros a tocar, porque se arrimaban al rincón y allí 

tocaban, quien nos enfriábamos éramos nosotros, pero bailábamos, así 

que si estaba mal el piso, gastábamos un par de zapatos…

(Gabriela García, de 80 años y natural de Campaspero. Relato grabado 
por Carlos del Peso y Carlos Porro el 6 de mayo de 1992).

En las diversas ocasiones que visitamos a la señora Gabriela siempre salía a relucir 
el baile de la rueda con sus modos y estilos, y recreaba en nuestra mente mil y una 
vez las escenas que allí se vivieron. Para su cabal comprensión habría que hacer una 
absoluta abstracción de los estilos de danza que ahora estamos acostumbramos a ver, 
caricaturescos y de repinte que ignoran todos los elementos que formaban parte de 
este hecho social al margen del musical:

Iba un pastor y nos decía:

–¡Ahora no podéis bailar porque tenéis albarcas!

Aunque me ves con albarcas,

no arreo bueyes

pero me verás bailar la jota

como los aragoneses.

en los pies, de goma, de esas que gastaban antes los hombres. Nos 

poníamos zapatillas de estas y metíamos el pié en la albarca. Pues eran 

de las ruedas de los coches, cortaban y ponían; el zapatero, que había 

albarqueros que las arreglaban y las hacían bien, aquí venía uno de 

Olombrada aquí a venderlas el día Santiago, el día santo Domingo 

pero yo gastaba sandalias que había muchas que las gastaban albar-

cas, los hombres todos. Nosotras albarcas de material. Y los piales, 

como un pañuelo, cruzando así arropando el pie…



Bailes tradicionales en Valladolid

49

Oroncio Javier, escritor de solera, churro e investigador, sastre y artista de las bam-
balinas, nos relataba bonitos detalles a propósito de la rueda en Campaspero tan solo 
unos meses antes de dejarnos y, como él era, tenían gran sentimiento:

En la rueda mi abuela, que era muy pequeñita, muy bajita y tenía una 

bailadora que era altísima y decía: ¿Qué tal hace por arriba Baldome-

ra?; – Por aquí hace bueno, ¿que tal por allí abajo?… Se iban a buscar 

la una a la otra para ir a bailar, porque al principio bailaban las dos mo-

zas juntas y luego ya iban los mozos de dos en dos y las iban sacando. 

Los mozos se ponían en un lado y las mozas se pasaban a otro, cada 

uno con una moza, pero luego pasaba que iban a fiar y se ponía uno en 

la fila y se tenían que correr todos un puesto e iban bailando con otra, 

iban cambiando. Estaba una fila de mozos y otra de mozas, cuando se 

había completado la fila de mozos que ya no había dos mozas solas 

pues iba un mozo y se ponía aquí y le empujaba al otro más acá se 

ponía a bailar con la que le quedaba en frente y el otro se pasaba con 

la que tenía de frente a su derecha y toda la fila se iba cambiando. El 

último se quedaba sin pareja y se ponía en otro sitio y cambiaba…Y 

cuando se bailaba agarrado igual: ¿Hace el favor? y el que iba se ponía 

a bailar con la que estaba, había muchos jaleos…Pero agarrados se 

bailaban pocos que no dejaba el cura, los prohibía el cura.

(Oroncio Javier García, de 83 años. Campaspero, 16 de febrero de 
2017).

En ese tiempo el baile solía ser público y mantenido por el ayuntamiento, pues se 
consideraba al dulzainero como empleado municipal para atender las fiestas y servi-
cios, y no era raro que fuera además «la voz pública». Desaparecida esa figura el baile 
pasó a ser «a escote» en muchas localidades que pagaban los padres de las bailadoras, 
o los mozos, pues ellas estaban aliviadas de tal carga, aunque no debiera ser mucha 
pues el precio estipulado en la década de los años veinte, los últimos años de rueda 
dominguera, no iba más allá de los diez céntimos, acaso un real, y que solía cobrar el 
dulzainero a los sones de estos primeros bailes corridos. Así acontecía también en Mu-
cientes –y en la localidad cercana de Ampudia– cuando el señor Ignacio Zalama, padre 
del dulzainero Macario –quien le acompañaba al redoblante– tocaba «el salteado» 
(baile corrido) para cobrar los diez céntimos pertinentes.



Bailes tradicionales en Valladolid

50

EL OLVIDO DE LA RUEDA Y LA LLEGADA DE LOS SALONES 
MODERNOS DE BAILE

La juventud, siempre ávida de moderneces, sucumbió rápidamente ante la llegada 
del baile moderno, al agarrado y sobre todo a escapar de la supervisión de los padres 
en los bailes «encerrados» que tenían lugar en los salones y en las llamadas «veladas» 
de la noche y a donde ya no acudía la paterna vigilancia. El baile del salón acabó poco 
a poco con el baile dominguero de la plaza, de la dulzaina y del tamboril, de la gran 
rueda que a la luz del día vigilaba el orden moral y la costumbre. La rueda se deshizo 
en una masa informe de parejas que agarradas evolucionaban a los sones de dulzainas, 
manubrios y orquestillas.

Luis Velasco, el poeta de Cogeces –uno de ellos, pues esta localidad despertó en 
la cabeza de muchos de sus vecinos la composición de poemas y letras– recordaba ese 
momento que vino a acaecer, como en tantos otros lugares tras el desastre de la gue-
rra. En esos años aún se mantuvo la rueda los días grandes de la fiesta. De ordinario, 
o sea los domingos habituales y otros días de fiestas menores el baile publico pasó a 
desarrollarse en los salones.

La rueda, eso era con cualquier jota se puede hacer, eso era, eso era a 

la rueda y el que más mérito tenía era el que iba el primero, entonces 

iban bailando haciéndo lo que se dice pues claro, la rueda, y en lugar 

de hacer o que decir: –Me quieres, me quieres–, como en las bodas, 

pues iban bailando, entonces procuraban cogerse la mejor moza y po-

nerse delante y venía el otro y se ponía delante y la rueda no se rompía, 

el baile de la rueda y eso era muy antiguamente y se hacía normal-

mente en la plaza y luego ya al venir el salón y eso. Aquí empezaron a 

tocar con una guitarra y tocaban en la calle y cobraban cinco céntimos, 

luego ya lo subieron a diez y luego ya uno dijo pues hay que hacer un 

salón, que la gente entre a bailar y se les cobre. Yo he llegado a pagar 

dos con cincuenta, dos pesetas, tres pesetas, luego subieron a siete 

pesetas y les decíamos: –¡Los mocitos de Cogeces dicen que no damos 

siete pesetas por oír tocar un cuerno!–, que era un altavoz.

(Luis Velasco Herguedas «el poeta», de 60 años. Cogeces del Monte. 
Relato recogido por Carlos Porro el 11 de marzo de 1994).



Bailes tradicionales en Valladolid

51

Coinciden en el recuerdo y en las fechas otros vecinos o paisanos de la comarca 
–en torno a los años fatídicos inmediatos y anteriores de la guerra– en el olvido de 
la costumbre y el cambio a los nuevos tiempos de modo definitivo. Nos explicaba 
también en Cogeces la señora Juliana, en tanto que nos mostraba como se liaban y 
desliaban los bolillos de los encajes que trabajaba y la destreza con la que hilaba en 
rueca y huso, cómo los mozos iban paseando por la rueda pidiendo baile a cada una 
de las mozas en ordenado recorrido:

 [...] que si haría el favor, y luego a la otra, a la otra, a la otra y corrían 

toda la rueda… Nosotros quitamos el baile de la plaza, cuando nosotros 

ya se quitó, era a los casinos. En la plaza, hasta la guerra, porque ya mira 

antes de la guerra que empezaron en Asturias que ya había tiros, y ya la 

gente… ya casada, ya empezaron que si mataban, que si no...

(La señora Juliana, de 80 años, natural de Cogeces del Monte. Graba-
do en Valladolid por Carlos Porro el 25 de abril de 1995).

En otra parte de la provincia, en Íscar, el recuerdo insiste en lo mismo, en la nostal-
gia de una ocasional rueda en el tiempo de la posguerra, y en el desarrollo del salón y 
los modernos instrumentales mecánicos:

Entonces bailábamos en la plaza, que bailaban las mayores que no-

sotros, una jota en rueda pero casi no me acuerdo de eso. Esos eran 

mayores que nosotros y les íbamos a ver nosotros: –¡Ay que bien han 

hecho la rueda! cosa de chicas, no me acuerdo la música que era, estilo 

jota. Ellas se ponían de frente y luego se ponían en una rueda. Si eran 

más, más grande y cada uno con su pareja eso lo recuerdo yo de muy 

pequeña, que nos parecía lo más. Luego cuando nosotros ya no, ya 

vino Mariemma (…) La rueda como si estuvieran bailando el estribillo 

de la jota, así empezaban en la jota y daba gloria verles. Con este paso 

y luego ya se emparejaban, de lo poquísimo que me acuerdo, porque 

era de las mayores, tu abuela Máxima, la de Paco Manso, señoras que 

tendrían ahora, si yo tengo 87, ellas veinticinco años más, con la dul-

zaina. Luego cuando yo ya agarrao, íbamos al baile con los chicos, con 

dieciséis o diecisiete que antes no bailábamos, una cuadrilla de chicos, 

luego ya la jota y Mariemma nos lo perfeccionó un poco y nos ense-

ñó que íbamos agachadas y decía: ¡derechas!, ¡los hombros arriba!... 

Yo la orquesta me acuerdo que bailábamos con La Llana que era una 



Bailes tradicionales en Valladolid

52

orquesta que venía de Valladolid. Hacían una rueda muy hermosa, em-

pezaban ellos y luego nos metíamos las chicas chiquitas. Ellas andando 

poco a poco pero la bailaban muy bien todos, la rueda, andando, iban 

dando la vuelta andado, a lo mejor unas veces se pararían. Luego en-

tonces fue al poco la guerra, después de la guerra. Esto sería el 38 ó el 

39 (…) Íbamos al baile en casa la tía Guarniega, que era tía de Mariem-

ma. Tenía su marido un banco (de carpintero) y ahí hacía puertas y ven-

tanas y ahí trabajaba el marido y los hijos, pero como no les daba dice 

que lo quitaban, agarraban los chicos los bancos a la calle. Lo barría, 

lo limpiaba y trajo un pianillo ahí les metía los domingos y hacía baile 

para todos los chiquejos de catorce a dieciocho años… Luego ya en el 

casino, pero ya fue estilo baile con bancos alrededor y habían puesto 

para poner perchas para los abrigos…

(Martina de la Calle, de 87 años, natural de Íscar. Recogido por Esther y 
su hermano Cesar de la Calle con Carlos Porro el 29 de abril de 2018).

Durante algún tiempo la dulzaina y las primeras orquestillas y sones modernos 
convivieron con el baile de tradición, pero poco duró aquello:

[…] Luego ya llegaba por la tarde, se ponía la gente, bien si era en 

agosto a la sombra, nos poníamos a tocar en El Campillo particular-

mente, que se tocó muchos años y era la fiesta el quince de agosto, se 

hacía una rueda, la gente bailaba la rueda, y venga a tocar, luego se 

tocaba la última y luego ya venía la música, que siempre se ajustaba 

una música que era de instrumentos todo de aire, cuatro o cinco tíos 

que venía de Madrigal y luego ya paraba la dulzaina, venía la música y 

tocaba unas jotitas, la primera un pasodoble y una jota. Ya la gente se 

ponía a bailar, corriendo; igual estábamos aquí y la música estaba a la 

otra punta de la plaza, dejaban la dulzaina y se iban corriendo, tocaban 

la jota, dos bailes nada más, luego ya esa música estaba ajustada por 

un señor empresario. La metía en el salón, estaba en el baile hasta las 

cuatro o las cinco de la mañana cobrando una pequeña entrada.

(Julián Paniagua [dulzainero], de 62 años, natural de Cervillego de la 
Cruz. Registro del 22 de agosto de 1984 realizado por A. Sánchez del 
Barrio en Medina del Campo).

Esta última rueda en los salones fue deshaciéndose poco a poco, a medida que 
entraban a formar parte de estas sesiones, más de mozos que de mayores, los bailes 



Bailes tradicionales en Valladolid

53

nuevos y agarrados. Nuevamente el escritor Macías Picavea describe precisamente 
esta situación a finales del xix en la Tierra de Campos vallisoletana y por ende en media 
Castilla como veremos posteriormente:

Detrás de la Casa Consistorial y contribuyendo a cerrar inmensos co-

rrales antiguos levántese el vetusto barracón, también perteneciente 

a dicha casa, conocido en la villa con el nombre de «panera del ayun-

tamiento» pues allí en efecto se almacenaba el trigo del Pósito en los 

tiempos en que esta institución funcionaba todavía… En dicho local y 

previo municipal permiso acostumbra el popular valdecastrense a ce-

lebrar sus bailes nocturnos, acompañados de doble dulzaina, los tres o 

cuatro días correspondientes a los grandes festivales de la villa.

A las ocho de aquella noche la concurrencia empezaba a nutrirse, y 

tamboriteros y gaiteros hallábanse en su puesto, un tabladillo bastan-

te alto, levantado en uno de los ángulos al fondo del panerón. Este 

formaba un vasto cuadrilongo, sin techo; la armadura de tejado com-

puesta de enormes vigas; el enladrillado piso, nada plano; las paredes 

grises. Cosa de una docena de faroles prestábanle luz nada espléndi-

da, tanto más cuanto, habiéndoles sido los organizadores de la fiesta 

con rizadas esferas de papel azules, rojas y amarillas, lo que por un 

lado lo ganaban en adorno, en claridad por otro lo perdían. Cerca del 

tabladillo para la dulzaina, pequeña puerta daba acceso a un cuarto 

bastante espacioso y en él, sobre enorme mesa, veíanse bastantes 

bandejones, unos con rosquillas, tortas y bollos, otros con multitud de 

vasos de vidrio, mientras en el centro y alineadas a lo largo destaca-

ban cuatro jarrones de Talavera, rameados en azul, conteniendo cada 

uno no menos de cuartilla de lo tinto. Arrumbadas a un rincón y entre 

las sombras, tres henchidas corambres aguardaban la vez para ser en 

las susodichas jarras trasegadas. Bancos, taburetes y algunas sillas de 

paja en mucho menor número que el necesario, dada la concurrencia, 

andaban distribuidos al azar por ambigú y salón. ¡Pescar uno de esos 

asientos y usufructuarlo toda la noche era el bello ideal de las tías y tíos 

viejos que asistían de mirones!

Pronto se puso aquello intransitable, y el baile llegó a su apogeo, pre-

dominando los agarrados de polkas, schotis y habaneras, único detalle 



Bailes tradicionales en Valladolid

54

en el que aquel se diferenciaba del de la tarde al aire libre. Tampoco 

había corro, ni aún siquiera para las jotas…

De pronto incontrastable avalancha de tíos y mozarrones pertenecien-

tes a esa masa neutra tan codiciada hoy de los prohombres y que se 

regodeaba pacífica en el baile, lejos de la política, sus pompas y va-

nidades, emancipada al fin del femenil tumulto, lánzase resuelta en 

el ambigú batalla con tal ímpetu que en menos que se reza un credo 

arrojóse a estilo de perro de presa sobre los contendientes, aplastó-

les materialmente bajo el peso del número, trincóles como a novillos 

desmandados y … Aún logró la digna «autoridaz» restituir otro poco el 

jolgorio del baile, danzándose todavía cuenta de una hora bien corrida, 

hasta muy pasadas las doce31.

Los bailes modernos se desarrollaron primero en las ciudades bajo un corte menos 
popular, hasta que fueron pasando a los pueblos, con estilos y pasos menos elabora-
dos y «finos»:

La fiesta de un matrimonio civil:

Reunidos ya los convidados, la orquesta, que se componía de un gui-

tarrillo, un serpentón y dos flautas, preludió la introducción de un vals 

que tuvimos que romper mi amigo y yo a ruego de la reunión, aun-

que de mejor gana hubiese roto la cabeza aquellos energúmenos. Así 

como a algunos les toca bailar con la más fea a mi me tocó bailar con 

una chica más grande que un civil a caballo. Cuando oprimí aquel talle 

para entregarnos a las vertiginosas vueltas del vals, «la chata», que así 

la llamaban sus convecinos se echó sobre mí de tal manera que creí 

que el mundo se me venía encima. Del modo de bailar que tenía aque-

lla endemoniada no digo más que me hacía envidiar el que se usa en 

los aristocráticos salones de variedades. Después del vals vino una ha-

banera que bailé con la novia, chica que sería muy guapa si tuviera una 

cara más bonita y a la habanera sucedió una polka, siendo mi pareja la 

mujer del tío Verdugo, cuya señora se tomaba la confianza de apoyar 

sus inconmensurables pezuñas sobre mis pies, mereciendo yo desde 

entonces figurar entre los mártires del Japón. Llegada la hora del des-

canso nos hicieron pasar a una habitación donde se hallaba establecido 

31  Ricardo Macías Picavea. La Tierra de Campos (1897), pg.184 y 188.



Bailes tradicionales en Valladolid

55

el ambigú. Las pastas inglesas estaban allí sustituidas por unos mante-

cados que debieron ser hechos en tiempos de Carlos IV y el rico Jerez 

y el espumoso Champagne por un vinillo de Toro y un aguardiente de 

Chinchón capaz de arrancar de su sitio al obelisco de la plaza.

(Noticia de 1871 de El Norte de Castilla, en «Danzas y bailes» de Cua-

dernos Vallisoletanos. J. Díaz, Valladolid, 1988).

El texto puede tomarse como una parodia de los salones de bailes de cuenta y 
academias de danza frecuentados por la burguesía a lo largo del siglo xix en los que 
un maestro dirigía los bailes centro europeos, que con el paso del tiempo se fueron 
desplazando a los pueblos: schottish, la polca, la mazurca, los lanceros, los rigodones, 
la virginia, la contradanza, donde el bastonero indicaba las figuras. En estos salones 
también se bailó el bolero y el fandango en épocas pretéritas.

El cambio de los bailes a lo moderno se había desarrollado pasados los Pirineos 
poco tiempo antes que llegara a nuestros pueblos. Sirva para atestiguar la costumbre 
un texto y el grabado correspondiente aparecido en la revista gráfica y de contenidos 
científicos, literarios y de costumbre La Ilustración Española y Americana del año 1895. 
El relato titulado «En un baile de aldea. La elección de pareja» dice así:

El asunto del cuadro de Lubin, es verdaderamente curioso e intere-

sante. La escena es un baile de aldea y los personajes tres mujeres del 

pueblo y dos tenorios, sus paisanos, que las solicitan para bailar. Luego 

se advierte que no estamos en España. Los rostros y las actitudes son 

muy otros que en nuestro país. Además en el fondo hay un cartel que 

dice: Vals. A nuestro pueblo aún no ha llegado todavía (en buena hora 

lo digamos) esta novedad, y los bailes no tienen orquesta que toquen 

valses, polkas y mazurkas contentándose con la guitarra o la gaita y 

el tamboril. En Francia se usan más ceremonias y etiquetas sociales 

según lo muestra el grabado de Lubin, que es un bonito estudio de 

costumbres.

La llegada de las nuevas modas y géneros, el contacto físico que tanto impidieron 
los sacerdotes y la autoridad acabó con más de cuatro músicos y bailadores en el 
juzgado. Los bailadores que conocían otros repertorios de la ciudad los solicitaban a 
los gaiteros, que habían de darles gusto si querían mantener la parroquia o conquistar 
nuevas plazas con el repertorio moderno que siempre gustó. Y así como la jota acabó 
con el fandango y las seguidillas, el agarrado acabó con la rueda y las habas verdes.



Bailes tradicionales en Valladolid

56

Efectivamente el baile de rueda, se desarrolló de manera habitual en los domingos 
de temporada hasta los años veinte y treinta de manera más frecuente en la parte se-
goviana que en la vallisoletana. Así los llamados «felices años veinte» no lo fueron tan-
to para nuestro ámbito tradicional, pues en esos años comenzaba el declive del baile 
suelto quedando reservado poco a poco para las fiestas mayores. La escasa amplitud 
musical de las gaitas diatónicas se suplió con la reforma de las llaves, donde encajaban 
los repertorios de cuplés, zarzuelas y bailables europeos (polcas, valses y mazurcas) 
que arrollaron el campo tradicional al esparcir su semilla, pero que apenas germinó 
en nuevas composiciones de tipo local que hubieran enriquecido el viejo repertorio.

Agarrados como mucho por las manos, en sencillos bailes en tierras asturianas o 
vascas, en los devaneos de las figuras de baile de la isa en Canarias, no había lugar 
al juego entre sexos, pues en ocasiones era el hermano o el primo la pareja de baile 
quienes se situaban a cada lado de la muchacha. Si había confianza, se acudía en al-
gunas zonas castellanas desfilando en la rueda alrededor de los músicos trabadas las 
parejas por los dedos meñiques, que se soltaban en el momento de la danza, y volvían 
a agarrarse cuando la melodía cesaba y solamente redoblaba el tamboril en espera de 
otra tonadilla. En ocasiones, las parejas aparecían cogidas por un pañuelo, sin tocarse 
las manos, pañuelo que el mozo llevaba expresamente para alguna moza, y que si ésta 
recogía como regalo al finalizar el baile, sería una clara indicación de que aceptaba un 
compromiso, que reforzaría bordando ella las iniciales del muchacho en el pañuelo y 
llevándolo al domingo siguiente al baile. Habida cuenta de que eran muy contadas 
las ocasiones en las que se producía un contacto físico entre hombres y mujeres en el 
baile, la llegada de estos agarrados los hizo muy populares entre los jóvenes.

Los recuerdos coincidían en que en los años de la guerra ya apenas se bailaba la 
rueda. El desarrollo de los salones de baile, los manubrios y gramolas y la llegada de 
pericones, valses, mazurcas y javas … hicieron lo demás:

[…] pa la joventud, tocaba la pandereta y cantaba las jotas con guita-

rra, violín y bandurria y yo la pandereta y cantaba las jotas y bailaban 

las chicas, las cantaba cantares muy bonitos. –¡Cántanos otra!, ¡cánta-

nos otra! y yo se las cantaba…cantaba las jotas y las chicas bailaban en 

la sala, en Rueda, que mi pobre marido era de Rueda… A mi me daban 

cinco pesetas a la noche, to la noche abriendo la boca, en aquellos 

tiempos yo tenía entonces de once a doce años, era muy niña pero 

como canté siempre de niña muy bien me llevaban a tocar y cantar 

los músicos, me decían: –Avisad–, porque nos llamaban los polleros, 



Bailes tradicionales en Valladolid

57

mis padres eran de Pollos, y decía el que tocaba la guitarra: –¡Avisad 

a la pollerilla! En aquellos tiempos cinco pesetas era mucho, ahora mil 

pesetas no es nada. Se las daba a mi madre para que se arreglara y mi 

pobre padre que ganaba una peseta al día, seis pesetas a la semana… 

Los dulzaineros tocaban el domingo en la plaza mayor de La Nava, y 

les pagaba el ayuntamiento».

(Eusebia Rico Vicente, natural de Nava del Rey y de 91 años de edad. 
Recogido por Joaquín Díaz y José Delfín Val en Valladolid en 1977).

Algunos dulzaineros, viendo el percal que acabaría antes o después con el baile de 
dulzaina, suelto y en la calle, se apuntaron un tanto siendo los primeros en regentar 
estos salones, en los que tocaban dejando tiempo también a los altavoces o gramolas:

Entonces ponía el baile en el pueblo a la voluntad –sobre el 1900 dice– 

como mi padre con la dulzaina, que al nacer yo ya los chiquitos íbamos 

levantando y fue un día a Valladolid, por un tendero que se llamaba 

Ubaldo, que era aficionao a la dulzaina, fanático de la dulzaina de estos 

que había antes, Ubaldo, que era tuerto de Rubí de Bracamonte que 

tenía un comercio que vendía telas por los pueblos… –¡Coño! Julián, 

tienes que venir un día a... y mi padre compró las dulzainas y puso ya 

un cacho salón de baile allí en el pueblo, con un cacho ambigú que se 

llamaba pa vender vino, y tocábamos y to la gente del pueblo pues a 

bailar y tocaba y él, mi padre la dulzaina. Y una noche que si los mozos 

se pusieron borrachos o no se pusieran como fuera aquello, y llegaron 

y teníamos también ovejas, unas ovejitas y entraron en el salón, dieron 

una hostia a la puerta y se llevaron dos dulzainas, se llevaron, nos roba-

ron y fueron a una cija, en la era de Guerra y nos quitaron tres ovejas y 

luego aparecieron los pellejos en un pinar cerca de allí, los pellejos y las 

cabezas, las ovejas se las comerían, pero luego mi hermano Feliche se 

fue a trabajar de oficial de carretero a Crespo y vio la dulzaina: – ¡Esta 

es la dulzaina de mi padre! a uno que la habrían vendido… y se la volvió 

a comprar. Luego ya la dulzaina cayó… Mi padre empezó tocando el 

acordeón dando baile al público, a la voluntad, como si se dijera pasar 

la gorra. Y mi padre ya claro, conocía a todos los mozos y en el rato que 

descansaba de tocar salía a dar una vuelta y a lo mejor le daban cinco 

duros, y al mejor cuando salía por no darle los cinco céntimos o diez 

céntimos echaban a correr. Luego ya empezaron a levantar los hijos y 

un buen día se fue a Valladolid en casa de Aurelio Velasco y compró 



Bailes tradicionales en Valladolid

58

una dulzaina y un tamboril pal mayor… Y en el pueblo de Carpio que es 

grande, en el salón del ayuntamiento hubo un señor que le había arren-

dao, y nos daba veinte duros a cada uno por tocar, todos los domingos, 

íbamos allí y atravesando Boadilla y Carpio con la bicicleta, entonces 

los caminos mu malos. Y decían al mejor el día que llovía, muchos de-

cían: –Que no vienen los músicos. Ya ves que músicos ¡una dulzaina y 

un tamboril! Mi padre empezó a tocar una dulzaina, luego yo que era 

el mayor me compró mi padre una dulzaina y hacíamos un pequeño 

dúo, y el otro hermano segundo tocaba la caja, y ya íbamos tres que es 

el contenido. Y en Rubí que llevaban muchas veces la dulzaina y luego 

ya la música por la noche fíjate tú, compramos un bombo, compró mi 

padre un bombo, que ya empezó la dulzaina que no se tocaba, que no 

la quería nadie y ya hice yo un pedal de madera, con una goma.
(Julián Paniagua [dulzainero], de 62 años, natural de Cervillego de la 
Cruz. Entrevista realizada en Medina del Campo el 22 de agosto de 
1984 por A. Sánchez del Barrio).

Las murgas en carnaval,.. luego venía el domingo piñata y se hacían 

bailes de sociedades, yo de muchacho he bailado en cinco bailes de 

sociedad, mi padre pertenecía a dos sociedades, pero en esos días 

se autorizaban a los socios de una sociedad con la de otras para que 

entraran. Claro había un registro que íbamos con la cara tapada y allí 

había uno de la junta del círculo que fuera a reconocer…

(Sergio Sanz de 80 años, Eduardo Pérez Madrigal de 65 y otros veci-
nos. Entrevista de 1983 en Rueda, de Joaquín Díaz).

Cambiaban los repertorios y los instrumentos, pero la fuerza de la costumbre hizo 
durante años que aún se mantuvieran las formas. La rueda pasó a ser agarrada, pero 
seguía siendo la estructura de baile en la que mejor se desenvolvía el personal, dentro 
de los salones como acontecer más dinámico y el modo de relación más cómodo para 
intentar seguir dialogando los mozos y evitando quedarse parados después del baile 
como unos pasmarotes. Aún hoy en día en las grandes verbenas llamadas «de la terce-
ra edad» donde se acomete sin miramiento todo tipo de bailables agarrados éste es el 
sentido de giro de todo el personal, una gran masa que va rotando en círculo durante 
todo el tiempo del baile.



Bailes tradicionales en Valladolid

59

Pasodobles, tangos, algun vals, la jota, ¡cambiábamos de sopa pero 

siempre sopa!, bailábamos en corro pero agarrao… en Meneses de 

Campos, en los salones, había que acabar el baile y había que dar 

una vuelta con la bailadora hasta que tocaran otro baile, si te interesa 

bien y sino pues hasta luego, en Valdenebro de los Valles, eso era pal 

cuarto, pal tercero, ¡joder! pues pal noveno no…vas dando la vuelta al 

salón por dentro, era el pianillo…

(Ángel Martín Rodríguez de 73 años, natural de Palacios de Campos. 
Grabado en Viana de Cega el 9 de enero de 2004 por Elías Martínez y 
Raúl Llorente).

Gabriela García, de 80 años. Campaspero, 1992. Foto: Carlos Porro



Bailes tradicionales en Valladolid

60

El tamboritero. Valladolid h. 1900



Bailes tradicionales en Valladolid

61

IV. DE LAS HABAS VERDES

Bando cómico de 8 puntos... –Se suprime la polka, danza, lanceros... 

sustituyéndoles por las habas verdes y la gabota–.

(Del periódico El Norte de Castilla, 22 de noviembre de 1867).

E

l baile tradicional salta de unos ritmos a otros, de lo alto a lo bajo, de la jota 
al bolero, de la seguidilla al fandango, de rabiosas rítmicas quebradas e irre-
gulares a las más pausadas y quietas de los bailes llanos. Por antonomasia 
esa dualidad, que alterna en gracia y evita el desgaste y aburrimiento de lo 

monótono en el baile –ahora que apenas salimos de la acaparadora jota de escena– 
en nuestra tierra imperó en base a los ritmos ternarios de seguidilla y fandango, los 
quinarios de ruedas y charradas y los binarios que salpimentonaban los saraos de toda 
Castilla y León en corridos, habas verdes, charros, ligeros, titos o muñeiras. De todos 
ellos, la denominación de habas verdes para estas últimas medidas fue muy habitual 
–más en siglos pasados que en el xx– en estas tierras para referirse a unas melodías 
o estilos empleados tanto en el baile de plaza, como posteriormente en los bailes de 
procesión, donde quedaron refugiadas algunas melodías antiguas bajo este apelativo.

De ellas decía Pedrell en su diccionario de 1894 que es «canción y baile español 
que se usa mucho en algunos puntos de Castilla la Vieja y Andalucía. Su aire es vivo, en 
modo menor y en compás de 2/4. Pertenece a la tonalidad del cuarto tono del canto 
llano, lo cual es prueba para algunos de que este baile cantado es uno de los más 
antiguos de nuestro país».

La denominación de habas verdes se usa para un baile determinado de carácter 
binario y popular desde el siglo xviii en saraos, sainetes y otras representaciones y en 
ocasiones para una melodía específica. Uno de estos ejemplos lo hemos alcanzado aún 
a oír en la voz de la tradición actual cuyo nombre toma del estribillo:

Que toma las habas verdes

que tómalas allá,

dáselas a quien quieras

que nada se me da.

Una de las más antiguas partituras de esta melodía determinada aparece a prin-
cipios del xix impresa por el guitarrista y difusor de la música española Narciso Paz, 
quien la había publicado en París en una Colección de aires españoles de 1817 que 



Bailes tradicionales en Valladolid

62

contenía: «El Fandango, Las Abas verdes de Salamanca, La Guaracha, Dos Zorzicos, 
La Cachucha, La Bola, El Potrito, Los Yaravíes del Perú, La Malagueña, Bolero del Olé, 
Bolero de la Cachucha, Dos Tiranas, Una Canción de La Habana y Boleros de Societé». 
La letra de las coplas y el estribillo es la que sigue:

Dicen que no nos queremos

porque no nos ven hablar,

a tu corazón y al mío

se lo pueden preguntar.

Que toma las habas verdes…

El día que yo me case

has de bailar en mi boda

y después de haber bailado

yo dormiré con la novia.

Que tómalas…

Si tú no fueras tan fea

y yo no fuera giboso

todo el mundo nos diría

a ti linda y a mi hermoso.

Que tómalas allá…

De los paisanos de la provincia de Salamanca.

Acompañados al piano por Mª Paz.

Se baila con castañuelas acompañado también de un tambor y de un 

flageolet. El acompañamiento de tambor se reduce a dar 4 golpes en 

cada medida, una en el parche y otro en la propia madera del tambor. 

La forma de bailar se parece mucho a la de las seguidillas manchegas, 

la mayoría bailan en un mismo tiempo, pero sin abandonar a su acom-

pañante. Unos bailan cara a cara y al final de cada verso cambian de 

lado durante el tintineo estribillo.

Pocos años después se publica la partitura de unas «boleras de las habas verdes» 
tras el gran desarrollo que el baile bolero estaba teniendo en el país. Se trataba en este 
caso de un tipo de boleras denominadas «intermediadas». Las boleras intermediadas 
eran una innovación dentro de los diferentes tipos de boleras que hacían precisamen-
te «intermediar» o sea incluir en el medio de las mismas un tema musical diferente, 
generalmente bailable, en este caso unas habas verdes, frente a otros modelos como 



Bailes tradicionales en Valladolid

63

las boleras de La Cachucha por ejemplo, unas de las más conocidas que añadían esta 
tonada o Las Boleras del Jaleo o boleras jaleadas, boleras robadas o boleras del zapa-
teado. Obviamente el hecho de incluir en los nuevos boleros unas habas verdes no deja 
de indicar que ya era un tema sabido y popular, reconocible por el público. La partitura 
con acompañamiento para pianoforte y guitarra, es un canto compuesto «expresamen-
te» como indica la partitura por Federico Moretti (1756-1839) inserta en una colección 
bailable de boleras, unas atiranadas, otras apoladas y otras italianadas, más otras de La 
Bola y éstas de las habas verdes conservadas en la Biblioteca Nacional de Madrid con 
el estribillo de «que toma las habas verdes, que tómala allá», publicada en Madrid en 
1826. En la mitad del xix F. Villalba publica en Madrid Album colección de aires espa-

ñoles puesto para pianoforte con unas Boleras, Manchegas, La Cachucha, El Polo, El 
Contrabandista, La Caña, El Trípili, La Jota Aragonesa, un Zapateado, un Fandango y 
Las Abas Verdes (sic).

El compositor Mijail Glinka (1805-1857) transcribe en partitura otras habas verdes 
(similares a las de Narciso Paz), precisamente en Valladolid, las «avas verdes» en va-
riantes que conocemos y que han sido recogidas en los últimos años en el medio rural, 
en tierras de Palencia, Valladolid o Zamora32 y similares a las de Villalba. Coincidió el 
hecho de su paso por Valladolid en 1845, en una de sus giras europeas, donde un ve-
cino y conocido le interpretó a la guitarra también una jota aragonesa, que serviría de 
desarrollo posterior para una de sus brillantes obras orquestales33.

Otra versión romántica del popular tema a lo largo del xix aparece en Las Habas 

verdes, canción castellana dedicada al célebre español Azara, con poesía de Doña P. 
Sobejano variada por el señor Sobejano Ayala publicada en Corona musical de cancio-

nes populares españolas (1852) junto con versiones de los temas más populares o co-
nocidos en ese tiempo del folklor español (una danza prima, jota aragonesa, muiñeira, 
seguidillas, canciones catalanas, jota catalana, canción mallorquina, zorzico y el vito).

32  Esta tonada variada la oímos por ejemplo en el baile de la habas verdes de las 
águedas de Coreses (Zamora) o la danza al punteado «las habas verdes» del dulzainero Mariano 
Gutiérrez de Pedraza. Archivo de la Tradición Oral de Palencia. Vol. 4, Saga (2003) y Cuadernos 

de Dulzaina 2. La dulzaina en Mazariegos, Pedraza... Archivo de la Tradición Oral de Palencia, 
(2017), así como las que añadimos de Villafrechós. También Federico Olmeda recoge unas 
habas verdes con esta letra en su Cancionero de 1903, dentro de los bailes «a lo agudo».

33  Los papeles españoles de Glinka 1845-1847, de Antonio Álvarez Cañibano. 
Consejería de Ed. y Cultura de Madrid, 1996.



Bailes tradicionales en Valladolid

64

Al libertador de Roma

hijo ilustre de Aragón,

justos elogios tributen

los de Castilla y León.

Reyes, Papas y naciones

por ti tan favorecidos

tus servicios importantes

premiaron agradecidos.

Cual nobles castellanos

debemos imitar

del inmortal Azara

la vida singular.

Si la capital del orbe

en bronce esculpió tu gloria

¿qué deberá hacer España

por conservar su memoria?

¡Oh! Azara tu patrio suelo

bien puede estar orgulloso

por contar entre sus hijos

uno tan sabio y virtuoso.

Más que Napoleón hiciste

con tu ingenio y saber

que es mejor evitar guerras

que victorias obtener.

Cuan feliz sería España

si llegase a conseguir

que otros Azaras vinieran

a salvar su porvenir34.

34  Nicolás de Azara (1730-1804) 
natural de Barbuñales (Huesca) era un 
militar, diplomático y humanista, al que 
dedicaron este tema años después de su 
muerte.

De una manera u otra los grandes músicos del xix, interesados en el folklore 
en algún momento de su producción artística o de sus tratados recogen el 
tema. Barbieri trascribe unos pasajes de las habas anteriores de Paz o Glinka 
en el coro de los locos (último acto de la zarzuela Jugar con Fuego (1851) para 
el tema «Quien me socorre» con letra de Ventura de la Vega. Asimismo en el 
número primero de la zarzuela Los comediantes de antaño (1873) con la letra 
de Mariano Piña se incorporan estos aires populares y dice así en uno de los 
temas: «con aire de habas verdes» (allº animado). La escena está ambientada 
en las tierras charras de Ledesma en el siglo xvii, aunque la última escena se 
desarrolla en León:

En la fiesta de la aldea

hoy dedica a su patrón

no habrá mozo ni muchacha

que se alegre más que yo.

He de reír, he de reír,

he de cantar,

y peneque he de bailar.



Bailes tradicionales en Valladolid

65

Inzenga en sus trabajos folklóricos solicita a Barbieri información en una de sus 
misivas conservadas acerca de la dulzaina pero también precisamente sobre «las habas 
verdes tal y como se cantan en La Mancha» (1868) y en otra carta le insiste «... te remito 
un pequeño apunte sobre las habas verdes para que me lo amplíes con las noticias 
que sepas acerca de él, agradeciéndote anticipadamente me mandes la verdadera 
música de dicho baile, pues recuerdo que has habitado algún tiempo en la tierra de 
los charros» (1870)35.

José Inzenga, convencido de la urgencia de elaborar trabajos específicos que 
completasen la historia de la música española, dedica sus años de investigación al 
estudio del repertorio tradicional. La primera muestra que se conserva de su interés 
por el folklore se retrotrae a 1852, cuando dentro de la publicación del tratado Corona 

musical de canciones populares españolas, inserta unas «seguidillas». La colección 
está dedicada, como ya indicamos, al célebre diplomático español del siglo xix, José 
Nicolás de Azara, y su edición corrió a cargo de la Calcografía de Lodre en Madrid. 
Junto con Inzenga participaron en el compendio autores como Mariano Soriano 
Fuertes, con una canción andaluza y la canción el Vito; Mariano Lafuente, con una jota 
aragonesa y Sobejano Ayala, con la canción Habas verdes. La documentación acerca 
de las habas verdes la cerramos con las partituras de Castilla, fantasía característica 

sobre las manchegas, habas verdes y Manola para piano por José Lubet y Albeniz, 
dedicada a Isabel II de Borbón publicada en 1887.

En el siglo xx a excepción de las estribaciones de Tierra de Campos y de los con-
fines de Sieteiglesias y Alaejos que se adentraban en tierras charras, las habas verdes 
se oían y se bailaban por toda la provincia reduciéndose poco a poco a un ámbito que 
por fuerza hubo de ser mayor pues Agapito Marazuela nos dejó en su cancionero una 
partitura de unas habas de Valoria la Buena tomadas del repertorio de Hermenegildo 
Lerma «el pollero» y otras de Mariano Encinas de Sardón de Duero. Huelga decir que 
no hablamos en este caso de un único modelo musical, sino de una denominación 
genérica para un baile que se asienta en diversas melodías, por más que sea de sobra 
conocida una de ellas, el tema estructurado y popularizado por Agapito Marazuela y 
seguramente tomado de su maestro Angel Velasco.

En nuestra provincia las habas se conocían bajo la denominación de habas verdes, 
la porrusalda (Villafrechós), el chapurrao (Cervillego de la Cruz y Medina del Campo), 

35  En la pg. 662 de Documentos sobre música española y epistolario (legado Barbieri) 
vol. 2 Ed. Casares. Fund. Banco exterior, 1988.



Bailes tradicionales en Valladolid

66

el chamarugo (Matapozuelos o Laguna de Duero) o las boleras (Tiedra) y se bailaban 
dentro de una tipología coreográfica en dos grandes variantes, una éstas de Valoria, la 
ribera del Duero y las tierras churras y pinariegas donde son y toque están al modo del 
baile de las habas que se desparrama hacia las tierras segovianas, en la rueda donde 
prima el paso a los lados, el paseo de la jota. La otra variante empieza a ser habitual 
en el occidente de la provincia, en los términos cercanos de Zamora, donde el hombre 
avanza enfrente de la mujer mientras ésta bailando camina de espaldas y retrocede, 
para hacer ella lo mismo a continuación al cambio del compás, pasando el hombre a 
retroceder de espaldas y ella manteniendo el frente avanzando. Es una estructura muy 
habitual y conocida en los bailes corridos y charros zamoranos, los desplazamientos 
denominados de p’acá y p´allá.

Los bailes de habas verdes se practican también en la tradición burgalesa, pues 
Olmeda recogió algunas versiones de baile a lo alto o ligero y Justo del Río otra en 
San Martín de Rubiales, aunque el baile y la danza en estas otras provincias en oca-
siones, poco o nada tiene que ver coreográficamente con lo que las habas verdes son 
mayoritariamente en tierras segovianas o vallisoletanas, como final de baile de rueda. 
En estos casos se conserva la melodía aplicada en otros estilos de danza o procesión, 
manteniendo el nombre de «Las habas» dado por el estribillo antiguo donde aparece 
la letra de habas verdes o uvas verdes.

La memoria de las habas se mantenía fuerte entre los recuerdos de los dulzaineros 
mayores que conocimos y de los bailadores. En Villalba de los Alcores, la señora Elisa 
de 79 años sentenció:

La jota aquí era la que tocaba el dulzainero y bailaban los señores, no 

ha habido jota tradicional del pueblo y a lo último las habas verdes que 

aquí tampoco las sabían bailar nada más que mi padre y Felisa «la cor-

tadora». El último baile las habas verdes, que iban para acá, iban para 

allá, y el otro venía y el otro pasaba pero nadie las aprendió a bailar. 

En aquellos tiempos le bailaba mi padre y Felisa la cortadora, porque 

el padre de Felisa la cortadora, el dulzainero, era de Palacios y venía to 

los años a tocar, nada más era un tamboril y una gaita. (Entrevista de 
Villalba de los Alcores, 9 de mayo de 1993, realizada por Carlos Porro).

El uso habitual de la dulzaina en los domingos acompañó este baile a pesar de 
haber sido en tiempos el tamboril y la pandereta, junto con las versiones vocales en la 
zona de Campos y Torozos. Circunstancialmente algunas de estas melodías pasaron a 



Bailes tradicionales en Valladolid

67

interpretarse a la dulzaina en las danzas de procesión, como más propia de los danzan-
tes en los pasacalles de 2/4 como ocurría con las danzas de San Pelayo de Villabaruz o 
las mudanzas de entradilla en 8/8 en Mucientes y Cigales y en la cercana Pedraza de 
Campos (Palencia).

Todavía llegamos a oír cantar las habas verdes que conocíamos en las partituras 
cultas antiguas, con las letras que hace doscientos años se editaran en las imprentas 
madrileñas:

Que toma las habas verdes

que tómalas allá,

dáselas a quien quieras

que nada se me da.

Eran las habas o «las porrusaldas» que las más ancianas de Villafrechós nos canta-
ron mientras hilaban los recuerdos de los últimos dulzaineros de la zona:

Venía ese señor, cobraba un real o dos perras gordas y se marchaban los 

hombres por no pagar, los jóvenes a esconder. El pobre hombre volvía 

a marchar con cuatro perras. Venía ahí a 9 kilómetros, de Barcial de la 

Loma to los domingos, en invierno y en verano haciendo frío o calor.

Las habas eran con la dulzaina, que las tocaba Bernardo el dulzainero 

de Barcial. El año 33 cuando entró la república que este hombre era 

republicano, después ya vivió poco. Las habas verdes eran ¡que toma 

las habas verdes!:

Las habas verdes

que yo no canto más,

ni más, ni más, ni menos,

ni menos, ni más;

las habas verdes

que tómalas allá.

Esas eran la purrusalda:

La purrusalda canto,

que vivo lejos

que voy a echar la yerba

a mis conejos.



Bailes tradicionales en Valladolid

68

La purrusalda canto

que ya no canto más,

ni más, ni más, ni menos,

ni menos, ni más.

Y la bailaban las mujeres y la bailaban parriba y pa abajo, el hombre y la 

mujer, o dos muchachas o dos muchachos, ya sabes, pocas veces pero 

ya cuando eran carnavales…

–¿Qué quieres que te traiga

que voy a Madrid?

–No quiero que me traigas

¡que me lleves sí!

y lo cantaba y lo bailaba para arriba y para abajo:

–¿Qué quieres que te traiga

que voy a León?,

–Unos zapatos bajos

del pellejo de un ratón.

¿Qué quieres que te traiga

que voy a Lugo?

–Un pañuelo de seda

que cueste un duro.

Traían chifla y tambor, eran las dos cosas. No sabíes vosotros un cuento 

que sos voy a decir, era un señor que se llamaba Pena y eran solo el 

marido y la mujer e iban a todas las fiestas, a todas, tocaban, y acorda-

ron ya que cuando el hombre se muriera, dice: –Porque yo me he de 

morir antes que tú porque yo soy mayor, me metes la chifla entre las 

piernas–. En aquellos tiempos no se usaban ataúces solo los envolvían 

en unas sábanas y llevaba la chifla entre las piernas que era músico. 

Cuando llegó la hora del entierro empezaron a tocar las campanas y la 

mujer empezó a llorar:

–¡Adiós, Pena de mi vida!, se llamaba Pena, ¡adiós, Pena de mi alma!,

que cuánto me divertías con ese pilindrajo que llevas entre las piernas.

Entonces las mujeres decían: –¡Huy, madre! qué disparates va diciendo. 

Jesús, Señor, a qué dirá estas bobadas ¡qué disparates! Con que fue ya 

llegaron al cementero y le llevaban en un carretillo envuelto en una sá-

bana y se les cayó la chifla, ya decían todas: –Claaaro, como la llevaba 



Bailes tradicionales en Valladolid

69

siempre con él, ¡qué bailarín!, por eso quedó que tenían que meterle 

la chifla entre las piernas. La quería llevar allá por si tenía que tocar…

(Villafrechós, dos mujeres de más de 80 años, el 28 de junio de 1995).

Todavía las que fueron niñas en Gallegos de Hornija hace más de medio siglo nos 
canturreaban en este tiempo una retahíla propia que recordaba la función última de 
baile y uso al son de una repetitiva tocata:

Las habas, las habas, ¡qué ricas que estaban!

las habas, las habas, las habas y a la cama;

las habas, las habas, las habas y a cenar

las habas, las habas, las habas ¡y a dormir!

que no dejaba de ser la indicación que tenía este baile, él ultimo en tocarse en la 
plaza y con el que se cerraba la sesión de baile, después del cual la gente se retiraba 
para casa, a cenar y a descansar. El toque rítmico, específico, apenas se interpreta en-
tre los dulzaineros actuales, que tienden a simplificarlo con el redoble al modo de las 
dianas mañaneras, desaprovechando de nuevo una riqueza de repertorio36.

36  Muchas otras referencias aparecen sobre las habas en la literatura de saraos, 
comedias y teatros del xix en lo que debía de ser un baile jocoso de escena. En el periódico 
satírico de política y costumbres Fray Gerundio (Madrid, 1840) el texto dedicado a Guzmán, 
primer gracioso de los teatros de la corte dice: «Pero donde parece que estuvo más oportuno 
y feliz este tu rival fue en el sainete. ¡Qué airosa y esbelta figura dicen que estaba puesto en 
calzoncillos! ¡Con qué agilidad bailaba las habas verdes! ¡Con qué rotundidad y elegancia sufría 
las culadas y empujones que le daba su pareja…»
El baile era indispensable en estos sainetes y acababa la función «con el chistoso bailable 
conocido por las habas verdes» (Diario de Avisos de Madrid, 24 de diciembre de 1834). Unos 
años antes el mismo diario en 1826 anunciaba la presencia de un teatro de autómatas donde 
figuraban un jugador del palo, un tirador de vencejos y un gallego «que bailará las habas 
verdes». Se cita el baile o la canción como muy popular en la comedia A caza de divorcios 
de Mariano Pina (1863) y en Candidito de Enrique Gaspar (1863) y todavía anotamos otra 
referencia de las habas verdes entre los bailes de Salamanca en los herraderos, las fiestas 
familiares organizadas por los montaraces donde las mujeres «muestran su gracia y gentileza 
ya en el baile de las habas verdes ya en el canto por la noche» («Usos y trajes provinciales. Los 
charros». Semanario Pintoresco nº139 de 1838).
En 1845 el estudio sobre el Teatro, origen índole e importancia de Juan Lombia (1845) describe 
las habas verdes «con la viveza de sus pasos y mudanzas y la rapidez y gravedad de sus 
actitudes responde a aquella mezcla con que el pueblo de Castilla la Vieja sabe hermanar la más 
bulliciosa alegría con cierta severidad de carácter».



Bailes tradicionales en Valladolid

70

Las habas verdes. Albéniz, 1887



Bailes tradicionales en Valladolid

71

Las habas verdes. Albéniz, 1887



Bailes tradicionales en Valladolid

72

Las habas verdes. Albéniz, 1887



Bailes tradicionales en Valladolid

73

Las habas verdes. Albéniz, 1887



Bailes tradicionales en Valladolid

74

Jugar con fuego (zarzuela). Las habas verdes. Barbieri, 1851



Bailes tradicionales en Valladolid

75

Jugar con fuego (zarzuela). Las habas verdes. Barbieri, 1851



Bailes tradicionales en Valladolid

76

Jugar con fuego (zarzuela). Las habas verdes. Barbieri, 1851



Bailes tradicionales en Valladolid

77

Zarzuela Los comediantes de antaño, 1874



Bailes tradicionales en Valladolid

78

Zarzuela Los comediantes de antaño, 1874



Bailes tradicionales en Valladolid

79

Zarzuela Los comediantes de antaño, 1874



Bailes tradicionales en Valladolid

80

Zarzuela Los comediantes de antaño, 1874



Bailes tradicionales en Valladolid

81

Zarzuela Los comediantes de antaño, 1874



Bailes tradicionales en Valladolid

82

Zarzuela Los comediantes de antaño, 1874



Bailes tradicionales en Valladolid

83

Zarzuela Los comediantes de antaño, 1874



Bailes tradicionales en Valladolid

84

Zarzuela Los comediantes de antaño, 1874



Bailes tradicionales en Valladolid

85

Corona musical de canciones populares españolas dedicadas a Nicolás de Azara. Madrid, 1852



Bailes tradicionales en Valladolid

86

Corona musical de canciones populares españolas dedicadas a Nicolás de Azara. Madrid, 1852



Bailes tradicionales en Valladolid

87

Corona musical de canciones populares españolas dedicadas a Nicolás de Azara. Madrid, 1852



Bailes tradicionales en Valladolid

88

Corona musical de canciones populares españolas dedicadas a Nicolás de Azara. Madrid, 1852



Bailes tradicionales en Valladolid

89

Corona musical de canciones populares españolas dedicadas a Nicolás de Azara. Madrid, 1852



Bailes tradicionales en Valladolid

90

Corona musical de canciones populares españolas dedicadas a Nicolás de Azara. Madrid, 1852



Bailes tradicionales en Valladolid

91

Corona musical de canciones populares españolas dedicadas a Nicolás de Azara. Madrid, 1852



Bailes tradicionales en Valladolid

92

Corona musical de canciones populares españolas dedicadas a Nicolás de Azara. Madrid, 1852



Bailes tradicionales en Valladolid

93

Corona musical de canciones populares españolas dedicadas a Nicolás de Azara. Madrid, 1852



Bailes tradicionales en Valladolid

94

Corona musical de canciones populares españolas dedicadas a Nicolás de Azara. Madrid, 1852



Bailes tradicionales en Valladolid

95

Corona musical de canciones populares españolas dedicadas a Nicolás de Azara. Madrid, 1852



Bailes tradicionales en Valladolid

96

Corona musical de canciones populares españolas dedicadas a Nicolás de Azara. Madrid, 1852



Bailes tradicionales en Valladolid

97

Corona musical de canciones populares españolas dedicadas a Nicolás de Azara. Madrid, 1852



Bailes tradicionales en Valladolid

98

Las habas verdes. F. Villaba. Biblioteca P.P. Agustinos Filipinos. Valladolid. Calcografía de Lodre. Madrid (s/a)



Bailes tradicionales en Valladolid

99

Boleras de las habas verdes de Federico Moretti, 1826



Bailes tradicionales en Valladolid

100

Boleras de las habas verdes de Federico Moretti, 1826



Bailes tradicionales en Valladolid

101

Boleras de las habas verdes de Federico Moretti, 1826



Bailes tradicionales en Valladolid

102

Boleras de las habas verdes de Federico Moretti, 1826



Bailes tradicionales en Valladolid

103

Mijail Glinka. Las avas verdes y jota, 1845-47



Bailes tradicionales en Valladolid

104

Mijail Glinka. Las avas verdes y jota, 1845-47



Bailes tradicionales en Valladolid

105

Abas verdes de Narciso de Paz. 1817



Bailes tradicionales en Valladolid

106

Abas verdes de Narciso de Paz. 1817



Bailes tradicionales en Valladolid

107

Abas verdes de Narciso de Paz. 1817



Bailes tradicionales en Valladolid

108

Habas verdes populares. Partitura del dulzainero Daniel Esteban



Bailes tradicionales en Valladolid

109

V. LA ENTRADILLA PARA LA DANZA Y 
LAS PROCESIONES

EL VALLE DEL HORNIJA, LA PEDRAJA DE PORTILLO Y EL 
VALLE DEL PISUERGA

D

e entre los bailes rituales y litúrgicos de nuestra costumbre, destacamos 
por gusto propio ante todos ellos –y como ya insistía el maestro Marazue-
la37–, este de la entradilla, que con elegancia abre las costillas del abanico 
de bailes y danzas de nuestra tradición.

Los diestros bailadores desgranaban las mudanzas de esta danza (más que baile) 
especialmente en tierras pinariegas y en la ribera del Duero, siendo más desconocida 
en el valle Esgueva. Se bailó y se perdió mucho antes en la Tierra de Campos donde 
sobrevive a duras penas bajo otras denominaciones y aires denominándose danza pun-
teada en los terrenos lindantes a la provincia de Palencia, con la que ha compartido la 
misma identidad terracampina. En los Torozos también se conocía, siento esta zona del 
Valle del Hornija donde se danzó por última vez, pasados los lejanos años de la Guerra 
Civil y como pieza propia para la procesión de la Virgen del Villar, de Gallegos, en ínti-
ma unión con las mudanzas de la danza de la Virgen, del Santo, la clásica «Pinariega»:

37  Agapito Marazuela publicó en varias ocasiones y dejó testimonio radiofónico acerca 
de esta danza de la siguiente manera: «La entradilla simboliza por sí sola el valor de la música 
castellana, especialmente de las provincias de Segovia, Ávila y Valladolid, tanto por su melodía 
como por su ritmo y por su danza. La melodía es de puro sabor castellano en forma de rondó, 
girando todos los temas de que se compone, sobre el tema central. El ritmo en compás 
amalgamado en seis y en dos por ocho y mejor aún, fundido en uno sólo de ocho por ocho, 
marcando tres corcheas en la parte de abajo, tres en la de la derecha y dos en la de arriba. La 
danza es la mejor que ha habido en Castilla y es lástima que se esté perdiendo. La danzan en 
las procesiones, a la salida y entrada de las imágenes en las iglesias y aún hay algún sitio, donde 
se sigue danzando dentro de ellas. Además es una danza honorífica, pues el mayor homenaje 
que se le podía hacer a un personaje cuando visitaba los pueblos de esta región era echarle la 
entradilla. En las bodas iban a bailarla a la puerta de la iglesia para dar suerte y felicidad a los 
recién casados» (Folleto interior del Lp Folklore Castellano, de Agapito Marazuela, 1969). Insiste 
una y otra vez en sus entrevistas y escritos en el valor de esta pieza y su importancia: «Aunque 
no hubiese más que ella, merecería la pena ser mentado el folklore castellano, por su ritmo, que 
está en amalgama de dos compases, por su melodía que tiene una melodía que no se parece a 
la de ninguna otra región y por su danza». (Entrevista de Carlos Blanco, en Cuéllar, hacia 1975. 
Fondos sonoros de la Fundación Joaquín Díaz).



Bailes tradicionales en Valladolid

110

La entradilla esa sólo la bailaban los hombres, eso son bailes de hom-

bres, llegaban y se ponían de juerga y es muy bonito verla bailar, pero 

no todos bailaban. A lo mejor había uno o dos en cada pueblo que la 

bailaban. Yo la entradilla que toco la aprendí de mi padre. La «marcha 

del santo» la tocábamos cuando íbamos en procesión mayormente se 

tocaba en un pueblo, mucho, Gallegos y San Salvador de Hornija, en 

el Valle Hornija, allí iban a una ermita que había entre los dos pueblos 

y ahí se juntan los dos pueblos y van los pueblos de alrededor y eso se 

iba tocando en la procesión y antiguamente lo bailaban los hombres. 

Hoy día aunque se toca ya no lo bailan.

(El dulzainero Fermín Pasalodos de 65 años de edad. Rne programa «El 
Candil», con Nestor Cuñado y Gonzalo Pérez, 1986).

Al hilo nos viene la descripción de Victorino Amo Berzosa el popular dulzainero 
invidente de Traspinedo que tocó en parte de las tierras de pinares y el Cerrato desde 
finales de los años treinta acompañando también múltiples fiestas de diferentes locali-
dades de la zona del Valle Esgueva. Comentaba sobre las partes de esta pieza que él 
y su abuelo denominaban «Danza del Santo» o «de la Virgen»:

[…] Era lo que más tocaban, el Santo ese sí, lo tocaban bien todos, ¡eh! 

Eso que hace Tiroriroriro rariro rariro…Luego después, cada uno mete 

lo que puede, estrofas que peguen a tono, y que sean del Santo natu-

ralmente. Algunos meten hasta treinta coplas, que vienen bien, pero el 

santo propio de antiguamente tenía siete u ocho distribuciones. A mi 

abuelo solo era esto, como empezaba tiroriroriro rarito rariro… y luego 

hacía tarero rarero ra, ya dos, … ya ahora otra, tará rararará…, y ahora 

otra ti rorirorí, tirorirorá… y repite la misma tarirorirorirorá terirorirori-

rorá, otra, tatarata, tata tatara, bueno así, tenía siete u ocho. Y aquellos 

dulzaineros de entonces que yo conocía pues parecido.

(Victorino Amo Berzosa, de 78 años de edad, dulzainero natural de 
Traspinedo. Grabado por Carlos A. Porro en Valladolid, noviembre de 
1992).

Propia de la procesión, la entradilla se tocaba a la salida de las imágenes y asi-
mismo al entrar, se dedicaba a los mayordomos cuando se les recogía a la puerta de 
su casa camino de la celebración, pero también se bailaba en otras circunstancias 
menos religiosas, en una junta de mozos o en el baile. En La Pedraja de Portillo el 
célebre redoblante Félix Inaraja Puja, hijo de dulzaineros tenía certera memoria de 



Bailes tradicionales en Valladolid

111

estas piezas antiguas obligadas de dulzaina para la salida de las imágenes y el inicio 
de la procesión, alguna de las cuales se viene olvidando a propósito. La melodía del 
recientemente denominado Himno Nacional tras la Guerra Civil era pieza asimismo 
obligada y se encontraba muy extendida entre las danzas de procesión y paloteo de 
toda la Península desde el siglo xviii interpretada sin prejuicio y tañida por tradición por 
dulzaineros y tamborileros. Solamente visiones denostadas y desconocedoras de una 
realidad cultural y de una vieja tradición siguen aplicando caracteres políticos a una 
melodía que ha formado parte de la tradición popular en la calle y en la iglesia desde 
hace más de doscientos años (del mismo modo que algunos solo lo creen un recuerdo 
de 1939), siendo mucho más antigua que otros himnos religiosos que se interpretan 
queriendo dar solemnidad y antigüedad a una ceremonia.

La entradilla se tocaba muchas veces, en las procesiones cuando salía 

el santo y se tocaba la Marcha Real y luego ya venía esto, la entradilla 

a la salida y se tocaba igual al entrar y más veces en la procesión…

bailaban los hombres que entonces solo bailábamos los hombres y ¡los 

buenos mozos como yo!...

(El redoblante Félix Inaraja Muñoz «el Puja» de 85 años, entrevista de 
Gonzalo Pérez junto al dulzainero Elías Martínez para Rne, el 4 de fe-
brero de 1993).

El baile quebrado, fino y elegante del señor Félix, remataba la entradilla con una 
clásica zapateta, que a pesar de sus 86 años y su menuda talla –de ahí la sorna del an-
terior comentario suyo– cuando se la vimos hacer atinó bastante bien. Consistía este 
adorno en dar una patada al aire juntando la puntera del pie con una de las manos casi 
en ejercicio gimnástico. Este detalle también acostumbraban a hacerlo los palilladores 
de san Pelayo en Villabaruz de Campos como remate de una de las danzas de la pro-
cesión, sonando en ese momento un castañuelazo al golpear la mano con el pie –si 
habían acertado en el movimiento, claro–.

RECUERDOS DE BERCERO, VELILLA Y COGECES DEL 
MONTE

Gumersindo Martín, el popular redoblante de Bercero, nos contaba también que la 
entradilla se tocaba a la salida del santo de la iglesia y a su entrada para a continuación 
tocar luego melodías diversas y «las danzas». También la entradilla se tocaba en su 
pueblo en la procesión del domingo de Pascua, donde acostumbraban a acompañarla 



Bailes tradicionales en Valladolid

112

de dulzaina y tamboril, ejecutando tan ceremoniosa pieza en el momento del Encuen-
tro de la Madre con su Hijo, junto a otras melodías de procesión en compás quebrado 
de 5/8.

A la salida del santo y a la entrada tocan la entradilla y después van 

tocando ese otro ritmo. Aquí se salía al encuentro que es la fiesta las 

Pascuas de Resurrección a la plaza y salía ya ves, el Niño por un lado 

y la Virgen por otro. Entonces en el encuentro tocaban la entradilla y 

entonces se iba sin música y sin nada al encuentro la procesión y se en-

contraban, hacían eso, quitaban el manto a la Virgen y luego se volvía 

con música que era ese ritmo, entonces tocaban la entradilla y se volvía 

ya con música…

(Gumersindo Martín unos 66 años. Entrevista de Bercero, 20 de no-
viembre de 1991 realizada por Carlos Porro y Elías Martínez).

A la otra punta de la provincia, en las tierras churras y pinariegas no podía faltar 
tampoco:

La entradilla yo no la he casi conocido tocar, esa la tocaban cuando 

ya se iba a meter el santo o en los bailes por la mañana, porque antes 

aquí había baile por la mañana el día de la fiesta y luego baile por la 

noche; o sea antes de comer; y después de comer se iba al café que 

había buen salón de baile y se iba al café, o sea que aquí era baile, ¡pan 

y baile! decían en Cogeces, entonces se solía tocar la entradilla...

(Luis Velasco Herguedas «el poeta», de 60 años, grabado por Carlos 
Porro en Cogeces, el 11 de marzo de 1994).

El desarrollo de la singular y exquisita danza se halla reducido a un breve recorrido 
de la procesión en la mayor parte de los casos, al ser localidades muy pequeñas y con 
poca población. Lo que antes fueron honorables procesiones de varias horas de dura-
ción hoy apenas llegan en algunos casos a media hora en una carrera por ir raudos y 
desbocados al disfrute del vermú forastero y del turista veraniego. Por fortuna forma 
parte del repertorio de muchos buenos dulzaineros aunque escasamente se baila ya 
con tino.



Bailes tradicionales en Valladolid

113

LAS DANZAS AL PUNTEADO Y LAS ENTRADILLAS

Frente a la remodelada melodía de danza procesional, selecta en notas y presencia 
ingeniada por Marazuela, se conservan otras formas similares con un carácter más po-
pular en estas mismas medidas rítmicas pero con diverso estilo y corte, que aparecen 
en la parte norte de la provincia habituales en el lado palentino y asimismo más desfi-
guradas y perdidas, trastocadas de ritmo dentro de nuestras márgenes vallisoletanas.

Frente a las variantes de la clásica entradilla recreada a partir de diferentes frag-
mentos y que hoy todos los dulzaineros reconocen como la entradilla castellana, estas 
otras entradillas o danzas se denominan danzas al punteado o «puntiado» y variaban 
notablemente en las melodías, pues en ellas primaba el ritmo de danza antes que las 
tonadas. Así se conocen infinidad de melodías, unas nuevas, otras viejas y otras más 
antiguas y tradicionales que iban yendo y viniendo en una procesión que exclusiva-
mente se componía de este ritmo, aunque podía alternar en ocasiones con algún lazo 
de paloteo en el caso de que hubiera cuadrilla de ello en la localidad y algunas tona-
das danzatorias de ritmo ternario siguiendo formulaciones de la llamada «pinariega» 
bailando de cara al santo y marcha atrás en contradanza a lo largo de las calles. Estos 
modelos de danza eran habituales en las procesiones de la Virgen de Fuentes de Villal-
ba de los Alcores, a donde solían acudir los dulzaineros de Ampudia o de Valladolid, 
pero también en Trigueros, Corcos, Cigales y Mucientes donde uno de los dulzaineros 
locales Víctor Gómez Chorombo las denominaba «tirilailas» en un recuerdo mnemo-
técnico de la tonadilla. En Montealegre sonaban en la procesión de Nuestra Señora de 
Serosas donde el señor Antonio Andrés, el gran dulzainero comarcano las tocó en toda 
Tierra de Campos hasta los años cincuenta:

¿Sabes quien las tocaban muy bien, o estaban hechos de muchos 

años?, los de Ampudia, que tocaban fatal, que estabas a medio baile 

y decías: –Pero si ya me he vuelto a perder ¡Dios mío!–. Pero cuando 

cogían el son, pocas veces, como ya llevaban de muchos años ya! La 

caja empieza chá racachá racachá.. y es cuando echamos nosotros un: 

–¡Viva la Virgen! La caja nunca deja de redoblar. Yo no sé lo que puede 

durar la procesión, dos horas, todo alrededor…y a veces vienen otros 

músicos, que traen dos charambitas. La caja y la charambita, para la 

charambita y la caja redoblando, charracachá racachá. La caja trás raca 

trás raca y es cuando empezaba la charambita. Quitando Lorenzo «el 

Alejillo» la charambita venía de fuera… Venía Rodolfo Castilla. Se mu-

rió en el pueblo tocando.



Bailes tradicionales en Valladolid

114

(Entrevista de Isabel Gómez Aguilera y Carlos Porro, el 9 de mayo de 
1993 a una vecina mayor de Villalba de los Alcores).

Todavía en Cabezón de Pisuerga se danzaban estos puntos que desaparecieron 
rápidamente con el abandono de la costumbre en los años sesenta, trastocados por la 
jota y sepultados definitivamente por las actuaciones de los grupos de coros y danzas. 
Valga para ello el recuerdo de uno de los dulzaineros que tocaron en esta localidad, 
Tino Marcos que junto a su hermano Ángel formaban el grupo «Los Melgos» y que 
desde la cercana Palencia acudían a las procesiones de ésta y otras localidades:

En Mazariegos duraba mucho también. Me acuerdo que en Cabezón, 

sería el cuarenta y algo nos llamaron para tocar, que teníamos un tío 

organista en Corcos Aguilarejo. Y era San Roque y estaban todas las 

calles de tierra y le ofrecían el porrón al santo, se le arrimaba a la boca 

y le decían:– «¡Bebe!, ¡que hasta el año que viene no lo catas!» y iba un 

monaguillo con la silla y un paraguas para el sacerdote y se sentaba y 

les decía: –¡Hala! ¡ya podéis danzar! Y estaban las calles de tierra y ¡una 

sudada!, y eran entonces casi todas las camisas de los mozos blancas 

y acabaron como del color del chocolate…y la procesión salió a la una 

y se metió a las cinco de la tarde. Y les decíamos que no se meterían 

en la iglesia con esa sudada, y creo que acabaron todos enfermos en 

la cama sin poder ir al baile esos días. En Autilla del Pino también nos 

decían cuando tocábamos la danza: –¡Dales hierro, dales hierro! y mi 

hermano que se calentaba pues les tenía mucho tiempo. A última ya se 

acercó uno y nos dijo: –Habéis tirao a matar, ¡eh!–.

(Entrevista a Tino Marcos Villota de 86 años, redoblante del grupo de 
dulzaina «Los Melgos» de Torremormojón, Palencia. Grabado por Car-
los Porro en Palencia, 27 de abril de 2011).

LAS MUDANZAS DE CURIEL DE DUERO Y «LOS VIVAS» DE 
LA RIBERA

Generalmente los modos de entradilla que hemos referido líneas arriba venían 
asociados a procesiones, ceremonias y ritos. Por la fiesta de La Cruz de mayo, tenía 
lugar y tiene aún, la celebración en Curiel de la fiesta con dulzaina y tamboril y la in-
terpretación de unas danzas, propias en cuanto al desarrollo, de las que se ocupaban 
los mozos –siempre los hombres– en su ejecución en los alrededores de la ermita del 
Cristo. Los de justicia y autoridades presidían una mesa al lado de la cual se situaban 



Bailes tradicionales en Valladolid

115

los dulzaineros y, delante de ellos y en respeto a las personalidades, danzaban «las 
mudanzas» al son de entradilla de la que se iban tocando diferentes fraseos musicales 
para cada uno de los mozos. El ritual se iniciaba con una serie de reverencias, rodilla 
en tierra y vueltas que servían de preludio al acto durante el cual, el mozo se presen-
taba cubierto de boina –antiguamente de sombrero imaginamos– que añadía algo de 
boato y seriedad a la danza. Tras las primeras notas el mozo se la quitaba y daba varias 
vueltas sobre sí mismo saludando al público y autoridades lanzando a continuación 
la gorra al aire. En el momento que caía a tierra empezaba la danza. Tras unos pasos 
complejos de entradilla, donde se valoraba el equilibrio, bailando con una sola pierna 
incluso y dando unas palmadas por debajo de la misma cuando se levantaba, el baile 
se remataba del mismo modo a como empezó, con una vuelta y rodilla en tierra:

Tira la gorra y empieza el baile y bailaban de uno en uno y cuando 

se cansaban todos los que quedaban, de una vez, chicos, chicas tol 

mundo. Esto era, se hacía una merienda como una romería y luego el 

cura, el alcalde, el mayordomo de la cofradía estaban en una mesa y tol 

público que era, en una pradera. Se hacía un corro para que la gente 

bailase y había siempre un jarro de vino en la mesa con un vasito y al 

terminar siempre echaban un trago de vino…

(Lucio Mínguez, dulzainero de unos 68 años. Entrevista en Valladolid 
de Joaquín Díaz, Elías Martínez y Carlos Porro en 1992).

Lucio Mínguez, fue el dulzainero del lugar que llegó a acompañar de redoblante 
varios años al afamado Mariano Encinas y tuvo especial afición por tocar los bailes y 
las danzas de tradición, que se habían ido perdiendo en otras partes de la provincia. 
Este gusto, tal vez heredado de Encinas, muy aficionado a los aires de la tierra lo de-
sarrollaba con los corridos, procesiones, danzas, dianas, las mudanzas y con otro tipo 
de entradillas en una modalidad bailable que servía de agasajo a los forasteros para 
que dieran alguna propina a los mozos. De estas otras entradillas hablaba Olmeda en 
su Cancionero Burgalés de principios de siglo y García Matos también recogía varias 
melodías con este uso en Sotillo de la Ribera y Santo Domingo de Silos. El periodista 
burgalés Eduardo de Ontañón escribía en 1929 sobre estos ofertorios de la siguiente 
manera:

La entradilla es otra de las risueñas expresiones líricas que se usa en 

Castilla en todas sus romerías. Este bailecito acaba pidiendo dos reales 

a cada forastero. La entradilla es una breve tonada que se arroja al 

paso del visitante de categoría. En medio de la danza a un solo gesto 



Bailes tradicionales en Valladolid

116

del mozo mayor comienza a trenzar la flauta y tamboril. Se destaca un 

pequeño grupo de mozos –pañuelo al cuello, risa en la boca– y la bai-

lan ante la admiración del forastero que se para un poco indeciso por 

el imprevisto recibimiento.

El caricaturista Cilla en 1887 al pie de uno de sus dibujos de La España Cómica 
que ilustraba en Villimar (Burgos) relataba el mismo caso. Hablamos así de dos mo-
dalidades diferentes de baile o danzas: la entradilla o «mudanzas» con carácter ritual, 
medida determinada de 8/8 y fraseos musicales variados y estas otras «entradillas» 
burgalesas y ribereñas de carácter binario, reducidas a una o dos frases musicales que 
recuerdan toques de diana y que se bailan y dedican a los forasteros rodeándolos los 
mozos con los brazos dispuestos en jarras.

Estos bailecitos los conocían también en la ribera del Duero y encajaban curiosa-
mente a pesar de la denominación de entradillas dentro de los tiempos de ritmo de 
corrido. Ritmo que utilizaban los Mínguez con frecuencia en sus sesiones de baile en 
las plazas en donde envolvían Roma con Santiago para variar las tonadas:

Los corridos y las habaneras las hacías corrido, porque a lo mejor llega-

bas a un pueblo que bailaban mucho la rueda que llamaban, se tiraban 

media tarde. Allí no ibas a tocar siempre el mismo…

Al hilo de estos trasvases melódicos nos indicó que solían hacer lo mismo en los 
repertorios de chotis para dianas, cuyas melodías las acoplaban en estos quehaceres 
según fuera tiempo de baile o de agasajo mañanero. Lo mismo que acostumbraba a 
hacer el conocido dulzainero de Palencia Esteban Guzón «el barato» (1913–2003) de 
Villaumbrales y algunas de sus dianas son precisamente muy medidos chotis.

Partitura de las mudanzas, de Lucio Mínguez. Biblioteca de la Fundación Joaquín Díaz



Bailes tradicionales en Valladolid

117

El doctor Luis de Castro, vallisoletano aficionado a la danza popular y de corte 
español o clásico y colaborador en los montajes de las agrupaciones de coros y danzas 
de la Sección Femenina y del S.E.U. publicaba en el periódico Libertad la siguiente 
reseña acerca de las características de esta genuina danza:

La entradilla al son de la gaita de la misma tocata tiene como fin solici-

tar para los gastos de los festejos iniciándose con genuflexiones de sa-

ludo caballeresco hasta el alborozo final con alegres pasos de mesura y 

cortesía para terminar con un: –¡Vivan los generosos!–.

(Bailes y danzas de Valladolid por el Dr. Luis de Castro. Semanario Li-
bertad, 4 de junio de 1953).

Partitura de las mudanzas de Curiel, de Crescenciano Recio



Bailes tradicionales en Valladolid

118

No deja de anunciar este otro formato de danza muy propio de toda la ribera del 
Duero –especialmente en la de Burgos– donde se bailaban lo que denominan también 
«entradillas», aunque a veces poco tenían que ver con la entradilla procesional que 
estamos refiriendo. Estas aparecían en un compás binario, siendo melodías menos 
enrevesadas que durante un breve tiempo se tañían a todos los forasteros y autori-
dades venidos al lugar el día de fiesta, siendo danzadas por los mozos en derredor y 
solicitando con este agasajo una pequeña propina para los gastos de la mocedad y la 
gaita. En la ribera vallisoletana se denominaban también «vivas» y curiosamente hay un 
recuerdo de ellas en ritmos quinarios, o sea del ritmo propio para el baile de rueda38.

38  Apenas conocemos más datos de estos «vivas» ribereños. En los cancioneros de 
Burgos de Federico Olmeda de 1903 o en las partituras de las recopilaciones de García Matos 
en 1953 a los dulzaineros de Santo Domingo de Silos, Sotillo de la Ribera y Castrillo de la Reina 
aparecen varias tonadas de estas entradillas en 2/4, que se rematan con las voces de los mozos 
bailando alrededor del forastero, echando vivas y el agasajo de: –¡Se portará!, ¡se portará!, ¡se 
portará!... buscando esa propina.

Revista Estampa, 1929. Artículo de Eduardo Ontañón, Burgos



Bailes tradicionales en Valladolid

119

VI. LA JOTA Y EL BAILE CON SENTIDO

E

n la jota cantada empieza el baile, por lo regular por la copla, mientras que 
en el caso de la dulzaina, suele ser el estribillo instrumental lo que sirve de 
arranque. La jota se canta en el trabajo, como descanso laboral o en el baile, 
dando rienda suelta a los sentidos físicos. Como género musical también 

forma parte del ritual festivo y del ciclo anual, propio de danza procesional, ronda y 
acompañada de guitarras y bandurrias especialmente en las tierras orientales, al sur de 
la provincia y en tierras pinariegas, siendo Íscar, la última localidad que por tradición 
mantuvo en uso (tanto en ronda como en baile) la rondalla, llevando la voz cantante el 
célebre Martín Alonso «el conejo».

 A diferencia de los bailes de cuentas de los salones urbanos, la jota se aprendía de 
niño, de ver bailar a los demás, y en casa se bailaba con los abuelos o con la sombra 
proyectada en la pared de la luz de una vela. Algunas tonadas sirven de entretenimien-
to a los niños y niñas, que con coplas y palmas en sus recreos infantiles van bailando 
estribillos de jota en medio de sus juegos, preludiando el baile del que en breve se-
rán partícipes. Tonadas como «hagan corro, caballeros», «la jerigonza» u otros juegos 
de calle sirvieron de correcta educación musical, de desarrollo de la psicomotricidad 
buscando la coordinación de las partes del cuerpo, el equilibrio y el conocimiento del 
ritmo al margen de una educación que buscaba el respeto de la posición y el orden o 
el lugar que uno ocupa frente a otro. Entre ellos, bailes como el de «las carrasquillas» 
o «las agachadillas» sobresalen por su frecuente utilización en los repertorios infantiles, 
aunque ocasionalmente se conservan como bailes de adultos y de relación de mozos y 
mozas, propios de tiempos de vendimias o de reuniones familiares y bodas.

La jota se baila en la rueda, dentro del orden circular, sueltas las parejas en la plaza 
o en hileras, siendo este último formato menos frecuente en Valladolid, habida cuenta 
del baile de la plaza y de que la jota, suspendida ya la rueda, se dejaba para el final del 
baile de parejas interpretándola allá donde pillara. Se baila en espejo, o sea, yendo 
ambos para el mismo lado, como una yunta a la tierra, al menos en estas tierras y si 
el mozo tira a la derecha, la mujer le sigue a su izquierda y si el hombre puntea con la 
derecha, la mujer le sigue enfrentada, pues a la bailadora le resultan los pies contrarios 
al hombre. Al cambio, o sea el estribillo o «menudillo», evolucionan de lugar, rematan 
en vuelta según les diga la música, se juntan o separan, se carean y agradecen el baile 
con un gesto sentido a la terminación.



Bailes tradicionales en Valladolid

120

Las mudanzas o pasos se observan más ricos y variados en las tierras pinariegas 
que en las de Campos por ejemplo. En aquellas, los «puntos» son variados y dependen 
de la destreza del ejecutante, mientras que en la Tierra de Campos se limitan al consa-
bido paso a los lados, el punteado y el estribillo de cambio de lugar eso sí, con varios 
formatos, punteando una o dos veces, en mil carantoñas de estribillos y quiebros y en 
los paseos a los lados que mudan en variadas formas. Los puntos que hemos visto en 
las tierras pinariegas, algunos son sencillos y pertenecen a la común memoria, otros en 
cambio son propios de los bailadores diestros, resueltos al baile que no los ejecutan 
si no es el tiempo y el lugar. Con esto queremos decir que los buenos bailadores solo 
se lucen cuando es el momento, no queriendo hacer de menos a los compañeros pues 
ellos mismos bailarían a disgusto. El tiempo del lucimiento se halla cuando el baile está 
en su mayor fragor, los instrumentos después de un tiempo han cogido el temple y 
coinciden bailador y bailadora con gracia, que al hilo de la música se entienden bien. 
Tal vez esto ocurre solo en una mudanza o unas tocatas, lo justo para dejar sentenciado 
el estilo de los viejos y por el que se guiarán los demás.

El baile se solicita a la mujer con frases protocolarias, con favor y se agradece con 
un toque de sombrero, haciendo un ademán de levantarlo o del mismo pañuelo coro-
nal anudado a la altura de la oreja, –costumbre ésta donde se gaste– levantándoselo 
un poco pero sin quitarlo ni descolocarse mucho. La jota se desarrolla sobre tres o 
cuatro mudanzas o vueltas, que más cansan, y detrás ha de venir otra suerte de baila-
bles, fandangos o corridos. La jota del final siempre solía alargarse y embravecerse al 
baile, aprovechando los últimos resuellos del cuerpo para la mezcolanza de coplas y 
estribillos triples de las jotas «revolveras» o revolvederas, que como su propio nombre 
indica incitaban al brío, al salto y a la carrera.



Bailes tradicionales en Valladolid

121

VII. BAILAR EL MAYO Y LAS FIESTAS 
DE SAN JUAN

N

o cabe duda que entre las costumbres más antiguas de nuestra tradición 
coreográfica está la de bailar y danzar alrededor de las deidades y ele-
mentos naturales, fuentes y árboles principalmente. El día 1 de mayo era 
costumbre, y aún lo sigue siendo en muchas localidades de Valladolid 

–Villagarcía de Campos, Quintanilla de Trigueros, San Pedro de Latarce, Villabrágima, 
Aldeamayor, La Pedraja, Íscar, Olmedo, Castrodeza, Torrelobatón, Mojados, etc.–, que 
los mozos y quintos coloquen un árbol–mayo, mondado de ramas y con un copete de 
flores y algún regalo, por el que habían de subir para alcanzar el premio y lograr la 
fama entre los demás mozos. Se mantiene erguido animando el horizontal paisaje de 
estas tierras hasta que se hace leña.

Ponían el uno los chicos el mayo, esa noche, allá amanecía y ¡huyyy! ya 

tenemos el mayo puesto de flores, un árbol grande de muchas ramas 

y muchas flores y muchos lazos. Ponían cascabeles y ponían y tocaban. 

–¡Mira cómo tocan la gaita! y bailábamos alrededor del árbol.

(Ana Carbajosa, de unos 80 años natural de Villalbarba. 30 de abril de 
1984. Grabación de Antonio S. del Barrio).

La fiesta de jóvenes se celebraba con dulzaina, rondas, cantos de primavera a las 
muchachas y con bailes alrededor del mástil, que no dejaba de ser una dendrolatría 
heredada de los más antiguos tiempos…

[…] Sí, sí, la rueda, to la plaza se bailaba alrededor del mayo, y bueno 

lo hemos pasao de maravilla, de maravilla. Venía una música de fuera, 

vino una vez la música de Isabel II, una fiesta de las más grandes…

(Félix Cancela de 81 años y su esposa. Valoria la Buena, 13 de marzo de 
1995. Grabación de Carlos Porro).

LOS BAILES POR SAN JUAN

Al hilo de los bailes de adoración de los elementos naturales, los árboles encin-
tados y engalanados de flores y pañuelos, no puede faltar la costumbre vinculada al 
agua, las fuentes, los ríos y el sol, en los diferentes festejos que por la fiesta de san 
Juan se celebran en medio mundo. En Valladolid de tiempo atrás (en 1605) se bailaba 



Bailes tradicionales en Valladolid

122

en el Prado de la Magdalena y hoy se festeja san Juan, a pesar de todo, en la playa 
de las Moreras.

El día de San Juan nos levantamos ante mañana y nos fuimos al Prado 

por ver los bailetes y jerigonzas del sol; y al ser las tres era ya mañana 

clara que en tan pocos grados es mucho haya tan notable diferencia 

como hay en verano y en invierno. A esta hora, y aún toda la noche 

atrás, está el Prado lleno de multitudes y grupos de hombres y mu-

jeres, tañendo y bailando y así pasan toda la noche ocupando toda 

aquella alameda con fiestas, como celebrando otras orgías de las bá-

quides (…) Entrase al Prado por muchas partes y principalmente por 

el puente de piedra donde luego está la Carrera de los Caballos en la 

cual ordinariamente están probando todos los buenos que vienen a la 

corte y a los del rey vienen a hacerles mal y la casa de las chirimías que 

es pintada y hecha solamente para alegrar a la gente los días festivos y 

así estaban esta mañana tañendo…

(Fastiginia o fastos geniales por Tomé Pinheiro da Veiga. Ed. del Ayto. 
Valladolid, 1973. Pg. 175 y ss.).

El mayo de Villabrágima en el año 2015. Foto: Carlos Porro



Bailes tradicionales en Valladolid

123

VIII. BAILES DE CARNAVAL

Los vecinos de Mota del Marqués celebraron en la madrugada del do-

mingo, el rito del baile de Piñata, que sirve para poner el broche final 

a las fiestas del carnaval y dar la bienvenida a la cuaresma. Se trata 

de una antigua tradición, que data del siglo xix y que hasta hace muy 

poco, protagonizaban los quintos, pero que actualmente, debido a la 

despoblación que amenaza el medio rural, a falta de quintos, lo cele-

bran el resto de vecinos del pueblo. La piñata es un armazón metáli-

co, que guarda diversos premios, entre ellos una paloma, y que está 

cubierto de telas vistosas, y suspendido del techo. El varón de cada 

pareja, en un momento del baile, escoge una de las cintas de colores 

que cuelgan de la piñata y descubre qué premio le ha tocado.

(El Norte de Castilla, 17 de febrero de 2013).

E

l tiempo de carnaval es tiempo de inversión de los sentidos, de los papeles y 
de las figuras. A comienzos del siglo xii ya se usaba la costumbre de vestirse 
de sayal con mantos y tocas (como tejidos más austeros) y cubrirse o esparcir 
ceniza para recordar el origen y el destino final del hombre. Con ganas de 

alargar el Carnaval en la tristeza de la Cuaresma, se celebra en muchas localidades 
europeas y americanas, el Domingo de Piñata, que es el primer domingo propio del 
tiempo de Cuaresma y último en el que estaba permitido el baile. Como elemento 
ritual específico aparece la tradición de realizar este baile alrededor de una piñata, olla 
o cajón de barro o de lata, del que cuelgan un número indeterminado de cintas de 
colores. En un momento del baile las parejas que visten sus disfraces y que pasan por 
debajo de la piñata, tiran de cada una de las cintas. Una determinada cinta, de color o 
trabada fuertemente designaba el premio de los afortunados, declarándolos reyes de 
la fiesta o indicando el premio (o una cena para dos personas, como sucede en Mota 
del Marqués).

Este hecho de colgar una olla o piñata orlada de cintas, pañuelos y papeles de 
colores para celebrar un aniversario o una fiesta fue transportado al Nuevo Mundo por 
los españoles donde seguramente entroncaría con una tradición indígena más antigua 
y pudo tener antecedentes religiosos que por alguna razón, salieron de su tiempo 
normal y se desritualizaron. Covarrubias menciona una costumbre mantenida en la 
catedral de Zamora que consistía en colgar un cántaro del techo y bambolearlo de una 
parte a otra hasta que pegaba en lo más alto y se rompía pronunciándose entonces 



Bailes tradicionales en Valladolid

124

«ciertas palabras conceptas, significándonos por ellas consideremos nuestra fragili-
dad». Sea como fuere, los bailes de ese día se coronaban con un acto en el que, o bien 
se rompía una olla conteniendo algo (agua, caramelos, regalos) o bien se prendían en 
ella varias cintas como recordaban en Valdestillas:

¡Ah! pues sí, el baile de piñata era una cosa muy interesante. Colgaban 

un piñote, uno gordo del pinar y colgando muchas cintas, muchas cin-

tas y cada pareja llevaba su cinta y había una que estaba prendida al 

piñote y la que tiraba de la cinta que estaba prendida al piñote aquella 

era la que se llevaba la piña y era muy ufana, la que se llevaba el piñote. 

Le llamaban el baile de piñata.

(Mariano Senis y otras vecinas. Valdestillas 1977. Rec. J. Díaz y Delfín 
Val).

En nuestro país hay bailes de piñata por toda la geografía y en la provincia de 
Valladolid se celebraban piñatas con gran tradición en Pedrajas de San Esteban, en 
Íscar, en Mota del Marqués y en la cercana Segovia donde se conoce como la fiesta de 
«La Piña» y la Sección Femenina llegó incluso a coreografiar un baile de piñata para 
los concursos y muestras. Tras el festejo se imponía el ayuno y la abstinencia, estaba 
prohibido el juego –a excepción de los bolos– aunque se permitía cantar como único 
entretenimiento de los jóvenes que en esos días de domingo se dedicaban a ir traba-
dos de los brazos, carretera arriba y carretera abajo, canturreando romances y coplas.

Piñata en Mota del Marqués



Bailes tradicionales en Valladolid

125

IX. LOS BAILES MODERNOS
EL RIGODÓN DE POZUELO DE LA ORDEN

L

os bailes agarrados de los que hoy tenemos habitual referencia por su vi-
gente práctica llegaron a España, atravesando los Pirineos y procedentes de 
Centro Europa siendo los valses, mazurcas y polcas que al andar el siglo xx 
dieron paso a las habaneras, tangos, rumbas de allende los mares y pasodo-

bles, que se fueron adaptando de una u otra manera a las costumbres del país, en 
manos de avezadas tocadoras de pandereta y complacientes dulzaineros o tambori-
teros, que por imperativos de la moda habían de dar gusto a los bailadores con las 
tonadas más modernas. Estos bailes de pareja, que se ejercitaban de manera aislada 
con respecto al grupo, derivaban de aquellos bailes anteriores de cuentas y figuras 
(las contradanzas francesas, cuadrillas, lanceros, gavotas, rigodones, virginias y minue-
tes) donde todos los participantes evolucionaban entre sí en secuencias coreográficas 
estudiadas y memorizadas enlazados por las manos y a las órdenes de un director de 
baile que recordaba a viva voz los nombres de las figuras a realizar. El siglo xix es la 
época de apogeo y fin de estos bailes de salón y los bailes de figuras, muchos de los 
cuales calarán entre la población rural –o al menos algunos de sus pasos y movimien-
tos– y formarán parte de la tradición.

El compositor Glinka a propósito de su estancia en Valladolid en 1845 indicaba en 
una carta a su madre en Rusia las costumbres de la ciudad donde se entremezclaban 
bailes de toda época: «(…) aunque no estuve dispuesto a bailar, toqué el piano y 
dos estudiantes me acompañaron muy animadamente. Los bailes alegres continua-
ron hasta las once de la noche, casi todos son rigodones, que así llaman aquí al vals 
y cuadrilles. Bailan también la polka parisina y el baile nacional: la jota39». Nunca han 
sido las cosas tan claras y separadas como pudiera parecer, si en la ciudad después 
de las tandas de rigodones y polkas se bailaba la jota o el fandango, en el medio rural 
después de las habas verdes y la rueda igualmente se atrevían los bailadores con la 
mazurca, los lanceros o el rigodón, o se cerraba con el pasodoble como actualmente 
ocurre en el baile de la rueda de las águedas en Tiedra.

Los instrumentistas profesionales, gaiteros y dulzaineros fueron trasmisores impor-
tantes de estos repertorios a partir de 1890 tras la remodelación de las dulzainas, la 

39  Los papeles españoles de Glinka 1845-1847, de Antonio Alvarez Cañibano. 
Consejería de Ed. y Cultura de Madrid, 1996.



Bailes tradicionales en Valladolid

126

incorporación de llaves y el cambio de tonalidad (de Sol a Fa#) lo que facilitó la inter-
pretación de escalas cromáticas y un repertorio nuevo de zarzuelas, cuplés y tonadillas 
que en esos años empezaban a estar en auge. Entre estos primeros géneros agarrados 
destacamos la polca y la mazurca, que aunque se adaptaron en un principio al reper-
torio vocal de algunas pandereteras desaparecieron con la llegada de otros bailes 
modernos de los que se hicieron eco los instrumentistas de gaita de fuelle, chifla, 
dulzaina o las tocadoras de pandero y pandereta y que se englobaron bajo una común 
denominación para toda España: los agarrados.

A medida que fue avanzando el siglo xx, los viejos bailes fueron quedando en des-
uso, el baile de la rueda se olvidó manteniéndose con cierta frescura los sones de las 
jotas, a veces las habas verdes y los pasodobles. A pesar de ello, afortunadamente, 
muchos repertorios tradicionales se conservaron hasta hace escasamente cincuenta 
años y los agarrados pasaron a formar parte de ellos como nuevas piezas incorporadas 
al repertorio local. Así ocurría en algunas comarcas donde el pasodoble solía cerrar las 
diferentes sesiones del baile suelto. Este desarrollo, mediatizado y favorecido por la 
expansión del estilo de vida urbano, los nuevos aires del siglo xx y el deseo que siem-
pre existió en Valladolid de estar a la última moda, se vino de la mano de la costumbre 
de bailar en las llamadas «veladas» y en los salones en muchos pueblos. Aquí el baile 
pasó a realizarse en salas privadas más o menos amplias, que competían en los prime-
ros tiempos con el baile de dulzaina de las plazas, aunque acabó sucumbiendo ante 
el empuje de aquellos. Estas sesiones de velada se desarrollaban después de la cena, 
a la noche, y donde podía resultar más ofensiva la dulzaina o la gaita solía variarse de 
instrumentación surgiendo una nueva formación compuesta por el pito de llaves, el 
violín, la guitarra y el redoblante donde tampoco faltaba un acordeón o alguna pande-
reta y donde se bailaba la polca, la mazurca, la jota, el vals o la habanera preludiando 
el cambio definitivo musical al rollo mecánico del manubrio o pianillo y posteriormente 
al gramófono con los discos de pizarra.

Ese cambio fue especialmente rápido a partir de los años treinta del siglo xx y 
generado progresivamente una década antes, que aún era la época dorada de la dul-
zaina. A veces podemos hacer un seguimiento casi exacto de en qué momentos se 
produjo el cambio de la costumbre del baile antiguo al baile moderno y cuándo se 
hizo palpable en la sociedad. Hasta esos primeros años del xx la dulzaina actuaba en 
muchas localidades para las fiestas y domingos a lo largo del año, pasando poco a 
poco a ser contratados sus servicios solamente para los días de la función, reservando 
la mayoría de los domingos para los bailes de sociedad y salón pues la llegada de las 



Bailes tradicionales en Valladolid

127

gramolas, el manubrio y este desarrollo de los salones fue el detonante para que el 
baile de calle, y suelto principalmente, se extinguiera.

A este respecto se recoge para el caso cercano segoviano, un valioso documento 
de Cantalejo sobre la llegada de los primeros bailes agarrados. En la sesión ordinaria 
del ayuntamiento de la villa, el 7 de abril de 1899, el concejal Tomás Gómez Sanz 
preguntó al alcalde Ildefonso Lobo Sacristán quién había ordenado a los dulzaineros, 
el día cuatro del corriente mes «... tocar los bailes que llaman de los abrazados en la 
plaza pública del pueblo». El presidente contestó que «... el baile es público y que los 
instrumenteros tocan lo que quieren»40.

De la tradición charra nos llegan otros testimonios similares, donde surge cierto 
enfrentamiento entre los parroquianos del baile suelto, más mayores y la curia eclesiás-
tica frente a la juventud, siempre contraria. Hablamos de los años treinta y de las zonas 
más aisladas, cuando algunos tamboriteros de la sierra de Salamanca empezaban a 
tocar «los agarrados»:

Cuando Eduardo se hizo el tamborilero principal de La Herguijuela 

recuerda que solo se tocaban los bailes tradicionales o sueltos y por 

aquella época alguien trajo de la ciudad los nuevos bailes agarrados. 

El primer domingo que se hizo baile agarrado en la plaza fue acogido 

por el pueblo, sobre todo por la juventud, con gran entusiasmo. Pero 

el alcalde metió en la cárcel al tamborilero y a todos los que bailaban 

por inmorales…41.

Ha quedado en la memoria de los lacianiegos una frase con la que se concluyó una 
disputa surgida en el transcurso de un baile. Fue en el salón de San Miguel de Lacia-
na, donde solían acudir los vecinos de este pueblo –de talante tal vez mas arraigado 
a viejas tradiciones– como los de Villager, de espíritu más aperturista. De estas con-
cepciones contrapuestas surgió la discordia de danzar al son de viejos instrumentos 
(el pandero cuadrado) o entregarse a los bailes de acordeón, recientemente importa-
dos. La cuestión quedó zanjada, tras un largo y acalorado debate, que llegó incluso 
a las manos, con la intervención de José Gancedo, respetable y apreciado vecino de 

40  Francisco Fuentenebro. Cantalejo, creencias y mentalidades. Madrid, 1996. Pg. 224.

41  J. Ramón Cid Cebrián. Cancionero tradicional del Campo de Ciudad Rodrigo 

(Salamanca) Vol. I, II, III y IV. Entrevista a Eduardo San Venancio, tamboritero de Herguijuela de 
la Sierra, nacido en 1912. Tecnosaga, Madrid 1986.



Bailes tradicionales en Valladolid

128

San Miguel quien sentenció lacónicamente: «¡Venga el baile del país y fuera los de 
Villager!»42.

Claramente la demanda social juvenil se imponía ante el apego a lo viejo, a lo an-
tiguo y a las costumbres. Tal situación se había desarrollado a lo largo de la existencia 
del ser humano, en lo que se quiso interpretar como evolución y modernización. Las 
folías y zarabandas cayeron bajo el empaque de las seguidillas, y el bolero acabó con 
ellas, lo mismo que la jota sepultó al fandango. Por su parte rigodones, contradanzas 

y polcas, fueron absorbidas len-
tamente por valses y pasodo-
bles, que en apenas un siglo, 
sucumbirían nuevamente ante 
la digital melodía del instante, 
aquella que dura apenas un ve-
rano. Por el camino quedaron 
habaneras, boleros, mazurcas, 
javas, guajiras, foxes, tangos, 
danzones y pericones…

De aquella tanda aún pudi-
mos recomponer –realmente 
aprender sin mayor problema 
como otros muchos bailes va-
llisoletanos en época reciente– 
uno de estos bailes de figuras, 
un rigodón que bailaban en las 
fiestas de santa Ana hasta no 
hace muchos años en Pozuelo 
de la Orden. El baile lo hacían 
mozos y mozas con un manu-
brio mecánico en el salón del 
baile o a los sones de cualquier 
pasodoble del momento con 
las orquestillas o verbenas de 
plaza. El baile se componía de 
ocho figuras clásicas dentro de 

42  Libreto del CD A Xeito de Carmen Marentes y Lucio Criado. Ed. Cascabel, León 1987.

El rigodón de Pozuelo. Anotación local de los pasos. Año 2008



Bailes tradicionales en Valladolid

129

estas coreografías (la pasarela, sierra, la ca-
dena, los arcos, el fuelle, el corro, el anillo, 
etc) que anunciaba el director a la voz de 
«–¡A otra!» y cuyas órdenes se anotaban en 
un papel para no despistarse o confundirse 
de cuadro.

Estos bailes de figuras se recordaban 
–casi perdidos completamente– en Villar-
defrades lo mismo que se bailaban en los 

salones de Mota del Marqués. En Toro se mantuvo, merced a la Sección Femenina, 
el baile de «la Virginia», otra modalidad de rigodón de figuras con aires de polka que 
adaptaron los toresanos a su tradición, igual que en Villamayor de Campos (Zamora) 
con el baile de «La Sarna» o los palentinos de Villalcázar de Sirga con otro rigodón, que 
bailaban la víspera de Santiago ataviados con los trajes de época, muchas veces los de 
boda de sus padres y abuelos o incluso otros más recientes, de tules inmaculados43.

La Virginia aún debía de hallarse en boga en algunos salones rurales en la primera 
década del xx, mientras que sus parientes el minué, los lanceros y el rigodón habían 
caído en desuso. El minué se practicaba ocasionalmente en ese tiempo como recuerdo 
histórico en los salones de baile mientras que Los lanceros pasaron de moda en los 
años cincuenta y sesenta del siglo xix, llegando a eclipsar y arrumbar por anticuado 
al rigodón. La Virginia se componía de hasta doce figuras que se remataban en una 
polka, exigiendo pocas parejas, cuatro a lo más; en el caso de que formaran parte 
más parejas se habían de formar cuadros aparte porque según indicaban los maestros 

43  Son numerosos también los libros y tratados de estos bailes. Arte de danzar o reglas 

e instrucciones a los aficionados a bailar contradanzas francesas o rigodones. Puesto en español 
con compases líneas y signos coreográficos por el profesor don Antonio Biosca. Barcelona 
1832; Diversiones varias para entretenimiento y recreo de las tertulias y sociedades. Contiene: 
lo más importante conocido hasta ahora en materia de bailes: Minué, Rigodón, Lanceros, 
Cotillón, Virginia, Vals-polka, etc. por un aficionado, Madrid 1906; Escuela de rigodones y nuevo 
gavotín arreglado por el señor Vicente Perales, adornada con ocho estampas que representan 
las principales figuras. Valencia 1837; Bailes de sociedad. Guía completa a la danza, de Philippe 
Gawlikowsky. Contiene una explicación detallada de diferentes bailes como la quadrille, la 
nueva quadrille, la polka, la redowa, el cotillón con todas sus figuras y algunas danzas antiguas. 
Madrid, hacia 1894; El baile de piñata (Mazurca, rigodón, jota aragonesa, gabota, baile inglés, 
vals de Straus, seguidillas manchegas), Madrid, 1843, con una segunda edición en Nueva York 
en 1866, de Juan Villegas.

Carnet de baile del Liceo de Valladolid, 1888



Bailes tradicionales en Valladolid

130

de danza, «resultaría muy pesado el baile». Un tratado de baile de 1912 relata que 
«... este baile hoy en los grandes salones no se ejecuta, pero hace treinta años se culti-
vaba mucho» por lo que debió desestimarse de los salones urbanos hacia 1890, siendo 
rescatado por los Coros y Danzas en los años cuarenta del siglo xx.

En los periódicos de Valladolid se anunciaban los bailes de rigodón de los salones, 
con mucha frecuencia pasada la mitad del siglo xix. En El Norte de Castilla leemos 
numerosos anuncios que refieren la popularidad de este bailable:

Academia de baile. En ella se enseñarán todos los bailes de sociedad, 

incluso las habaneras, los lanceros, etc.

(El Norte de Castilla, 22 de septiembre de 1858).

Baile de La Virginia de Toro. Archivo de la Fundación Joaquín Díaz. Fotografía de Kindel, 1950



Bailes tradicionales en Valladolid

131

En la academia de baile de D. Serafín García se enseñan bailes antiguos 

y modernos, así como los Lanceros de la Reina (para 8 parejas), Caza-

dores, el Postillón, el Sega, Danza Criolla, Los Rusos y la Emperatriz.

(El Norte de Castilla, 17 de noviembre de 1859).

La academia de baile enseña bailes de sociedad antiguos y modernos 

como cazadores, lanceros de la reina y los lindísimos rigodones rusos 

que tanto llaman la atención en los salones parisienes.

(El Norte de Castilla, 4 de noviembre de 1860).

En la academia de baile de Serafín García se siguen enseñando bailes 

de moda como «Los Lanceros», «Los Cazadores», «Los rusos» y «El 

Príncipe imperial».

(El Norte de Castilla, 4 de diciembre de 1862).

Inauguración de la Sociedad de Recreo formada por socios comercian-

tes. Junto a Correos. Mazurcas, Valses, Polcas, Rigodones y Lanceros.

(El Norte de Castilla, 13 de octubre de 1874).

Arte de danzar Rigodones, 1832



Bailes tradicionales en Valladolid

132

Programa para el baile de la Victoria: vals, rigodón, polka, lanceros, 

vals, rigodón y polka. Descanso 30 minutos. 2ª parte: lanceros, polka, 

rigodón vals, lanceros, polka y rigodón. Termina con cotillón.

(El Norte de Castilla, 16 de septiembre de 1875).

Esta noche, a las ocho y media de la misma, tendrá lugar en el Liceo 

una reunión con arreglo al siguiente programa: juguete cómico en un 

acto original de D. Mariano Barroso, titulado «El reverso de la Meda-

lla»; Romanza de «Lucrecia Borgia» de Donizetti; Fantasía de «Sonám-

bula»; Couplets de Flora, con coro del primer acto de «La Marsellesa». 

Finalmente se bailarán una tanda de walses y rigodones.

(El Norte de Castilla, 30 de diciembre de 1885).

Esta noche celebrará la elegante y escogida sociedad Liceo de Valla-

dolid una de sus agradables fiestas, cuyo programa es el siguiente: 

Primera Parte: Wals, Rigodón. Wals, Rigodón. Segunda Parte: Wals, 

Rigodón, Wals, Rigodón.

(El Norte de Castilla, 7 de mayo de 1886).

Frente al gran desarrollo del baile francés o inglés, el bolero nacional, favorito 
hasta el momento empezaba su declive como observamos por las críticas del perió-
dico tras los fracasos de algunas compañías y bailarinas nacionales. A su vez seguía la 
llegada de bailes nuevos, habaneras, polcas, valses…44.

44  En las críticas de espectáculos del periódico (15/12/1860) son significativas las 
alabanzas del gacetillero local a cierta actriz diciendo que abandone el corpiño y las castañuelas y 
deje de ser bolera, pues puede alcanzar mayores vuelos y del mismo modo en la Revista de Teatro 
se dice expresamente que «el baile de castañuelas aburre ya al público» (Norte de Castilla, 20 de 
noviembre de 1864). Rápidamente siguen otros bailes agarrados: Baile en el salón «La Ilusión» con 
habaneras, chotis, valses, polkas y jota (Norte de Castilla, 20 de septiembre de 1865); El baile de 
la Piñata, danzas y polkas, como preludio de los ayunos de la Cuaresma (19 de febrero de 1861); 
artículo «Cuestión de pies. Historia breve de diferentes bailes: Galón, Contradanza, Vals, etc» (13 
de mayo de 1874). Unas décadas después dichos bailes serán barridos por otros como recoge el 
periódico El Adelantado de Segovia publicando la columna El baile Moderno. Notas marginales, 
el 30 de abril de 1924: Los bailes antiguos el rigodón, lanceros, de preciosos cuadros en los que la 

mujer lucía graciosamente su garbo y gentileza en forma delicada, la polka, la mazurka, el schotis 
y el vals, han sido abolidos y sustituidos por los modernos y el hombre en su afán de copiar a los 
animales de los que ha copiado muchas cosas, ha copiado hasta el baile, que es copiar, y hoy 

se baila la danza del oso, el fox–trot o trote de la raposa, la marcha del camello, bailados a muy 

honesta distancia, sí, pero que casi no es distancia y lo mismo cualquier día se bailará lo mismo 
aquí que en Jerusalén, que en el mundo entero, la danza del mono y el trote cochinero…



Bailes tradicionales en Valladolid

133

Todavía se resistían los bailes abiertos de las plazas en los días festivos y de ma-
nera habitual se bailaba en el Campo Grande, en la explanada de San Benito, en las 
Moreras o en la antigua ochavada plaza de toros, baile éste que se recomendaba 
porque solía ser de los llamados «de confianza» (o sea que no acababa a horas muy 
intempestivas) a la vez que evitaba «el que muchos jóvenes pasen estos días en esta-
blecimientos y vicios que tanto perjudican a la clase para la que principalmente se dan 
estas funciones» (El Norte de Castilla, 8 de noviembre de 1859). En ella se realizaban 
los bailes de carnaval que no eran exclusivos de salón privado.

Antes de ayer fue el primer día de mojigangas; el paseo del Campo 

se hallaba bastante frío, eran muy pocas las máscaras que se veían y 

muy escasas las bromas aunque abundantes los bromazos. La plaza de 

toros se vio regularmente concurrida; la gente alegre luchaba contra 

el deseo y el mal tiempo y tan pronto quería hacer de las suyas como 

se soplaba los dedos al compás de un paso doble que bailaba a be-

neficio de los maestros de obra prima. Los bailes sólo medianamente 

concurridos.

(El Norte de Castilla, 21 de febrero de 1860).

Se recoge también cómo el gacetillero pide a la empresa de la plaza de Toros que 
no envíe

[...] una banda de música que por sinfonía suele tocar las habas verdes 

y en el baile titulado de los cocos siendo como es un allegro vivo lo 

hacían con aire de compasillo.

(El Norte de Castilla, 29 de agosto de 1871).

Allí el baile alternaba frecuentemente con una charanga, la banda de música y la 
dulzaina:

Baile en la Plaza de Toros: Como siempre estuvo bastante concurrido y 

hubo mucha animación, danzando multitud de personas, igual al com-

pás desacompasado de la música, que del tamboril y dulzaina.

(El Norte de Castilla, 7 de septiembre de 1859).



Bailes tradicionales en Valladolid

134

El anuncio del Norte (22 de mayo de 1887) publica por ejemplo las piezas que 
ejecutará la charanga del Batallón de Cazadores de la Habana en el paseo del Campo 
Grande: «El Majazala», pasodoble; «Jaquemate», polka; Dúo de Tiple y Tenor de la 
ópera «Marta», Tanda de Walses de «El barberillo»; «Julia», mazurka y «¡Adiós Cádiz!», 
pasodoble.

Baile de Olmedo. H. 1920



Bailes tradicionales en Valladolid

135

X. EL VALLE DEL DUERO
VELADAS DE BAILE EN LA RIBERA Y LA PROCESIÓN EN 
PESQUERA DE DUERO

Las fiestas, ¿dice usted?, ¡eran palizas que te dabas!… Luego había 

baile de a medio día y luego se comía, entonces los bailes empezaban 

muy pronto, empezaban a las cuatro y media, las cinco de la tarde, 

también se iba a merendar muy pronto. Al anochecer se iba a meren-

dar y luego en el tiempo bueno había veladas, claro, en el tiempo de 

invierno no, en tiempo de invierno solía ser en el salón de baile.

(Lucio Mínguez, dulzainero de Curiel de Duero. Entrevista de Joaquín 
Díaz, Elías Martínez y Carlos Porro, 1988).

L

a cuadrilla de los dulzaineros Los Bernales de Adalia, entre 1915-1935 
fueron habituales músicos de estas sesiones y contaba Jacinto Herreras, 
componente que actuaba en calidad de segunda guitarra para las veladas 
de cuerda, a Delfín Val y Joaquín Díaz, cómo se desarrollaban aquellos 
bailables en el Valle del Hornija:

Cuando hacíamos música de cuerda, Jeromito, el pequeño de los her-

manos, tocaba un instrumento que llamábamos los yerros, estaba he-

cho en casa. Este tipo de fiestas las solíamos hacer al atardecer y solo 

en los pueblos que nos contrataban frecuentemente y tenían salón cu-

bierto. Isidoro Bernal recordaba también que «En aquellas fiestas, de 

las que parece que han pasado cientos de años, tocaron por primera 

vez en la historia de los dulzaineros de Valladolid tres dulzainas: mi pa-

dre Timoteo, mi tío Fortunato y mi hermano López… Aquellas fiestas 

de Mota fueron de época. Por la noche cambió la cosa y mi tío Ventura 

tocó el violín, mi padre el pito de llaves y mi tío Fortunato la guitarra…

(Dulzaineros y tamborileros. J. Díaz y Delfín Val. Pg. 76 y ss.).

En las veladas de baile se procedía al cambio instrumental, menos ofensivo y más 
pausado y agarrado que la dulzaina y la rueda de la plaza, al son de pito de llaves 
(junto a la cuerda de la guitarra, el violín y el acordeón) y parece ser que se pusieron 
de moda entre los años 1927 y 1935 según le indicó a Delfín Val el dulzainero Daniel 
Esteban, cuando los precios de estos instrumentos (los pitos de llaves) pasaron de 
costar 35 pesetas, los modelos de los Arroyo de Burgos, a 50, del taller del afamado 



Bailes tradicionales en Valladolid

136

Velasco. De aquellas soberbias veladas de los Recio tuvo la suerte Pesquera y la pro-
vincia de Valladolid en general. Joaquín Díaz y José Delfín Val, grabaron un Lp tocando 
el pito de llaves Crescenciano Recio y su hermano Isidoro la caja, acompañados por la 
guitarra del folklorista y los toques de tejoletas de Delfín Hernández. El disco, editado 
en 1981, ha sido durante décadas de obligada consulta y audición para todos aquellos 
que querían conocer los repertorios bailables de la dulzaina y especialmente de estas 
denominadas veladas.

Al margen del empuje de la modernidad que impusieron los Recio con sus orques-
tas a partir de la Guerra Civil, mantuvieron la dulzaina en muchas procesiones de la 
Ribera y con algunas agrupaciones folklóricas creadas en esos años a la sombra de la 
Sección Femenina:

Las habas, por toda esa parte de abajo: Montemayor, Traspinedo pe-

dían las habas, pero, ya ha cambiado. Aquí en Pesquera sí, las piden, 

sí, las bailan, las bailan en la procesión, lo bailan bien los que son de 

edad, tienen ya 75 años, como la jota pero en otro ritmo…cuando sale 

la procesión se tocaba la danza, y jotas y tocaban las habas verdes y 

ahora ya no las tocan los que vienen, casi siempre vienen dulzaineros 

de Valladolid y no las tocan y si las tocan las bailan bien aquí, yo no 

les digo nada. Y si viene la orquesta que no usan dulzaina pues tocan 

jotas…no saben más que jotas, solo. Y la dulzaina en la danza es una 

cosa que sobresalta, y si toca bien la dulzaina pues mejor y si vienen 

dos dulzainas pues bien. Y tocas una danza y luego una jota, es mejor 

alternar. Y ¡venga danza! y en todos esos pueblos de la provincia Se-

govia ¡venga danza!, y esos pueblos donde íbamos nosotros a tocar 

a Sacramenia, Fuentidueña, ¡danza! unas palizas en esos pueblos, en 

Navalilla. En la provincia Segovia hay unos dulzaineros que tocan muy 

bien, por aquí no vienen pero tocaban muy bien. Lo que es que al 

haber ya las orquestas que no traen dulzaina pues como no saben la 

danza, aunque hay algunos que la saben con el saxofón, claro, se cansa 

uno menos… La entradilla en la procesión, la tocaban en Traspinedo, 

en esos pueblos, en La Parrilla y en Valladolid pa abajo, pero ya no se 

toca eso…

(Isidoro Recio Veganzones de 65 años. Entrevista de J. María Silva y 
Carlos Porro realizada en noviembre de 1990).



Bailes tradicionales en Valladolid

137

De ese recuerdo de las agrupaciones folklóricas de Roa y Boada transcribimos el 
detalle de las melodías utilizadas para una danza de procesión propia de Boada de Roa 
(Burgos) denominada «la culebra» que bailaban los mozos en la fiesta de Candelas y 
San Blas en la que un cintero se encargaba de soltar zurriagazos en las piernas de los 
mozos que se salían de la fila o bailaban desganados. Esta costumbre del cintero, se 
conserva en Viana de Cega, en la procesión de San Roque, y fustiga amigablemente a 
los que molestan en la fila o estorban a los demás bailadores. Este baile de la culebra 
formó parte de las muestras y concursos que en Boada y Pedrosa hacían las agrupa-
ciones burgalesas con los Recio en los sencillos montajes:

Empezaba yo, primero tocaba yo el corrido, primero tocábamos danza, 

un poco danza en Boada y luego el corrido y luego hacían la culebra, 

que hacían la culebra y tocábamos el corrido. Y al tiempo de dar el 

salto y luego ya se ponían en fila todos tarí raro rari raró y luego iba 

pasando la culebra, tardábamos hora y media. Bailan dieciséis y el del 

cinto ¡pues fíjate! La danza de San Juan, esa, cuando íbamos a Roa…

(Isidoro Recio Veganzones de 65 años. Entrevista de J. María Silva y 
Carlos Porro en noviembre de 1990).

LOS BRINQUILLOS Y LA TAMBORA DE PIÑEL DE ABAJO

El baile en Piñel era en «el pradillo, al aire libre y la velada en la plaza y antiguamen-
te venían los dulzaineros de Pesquera, Crescenciano Recio, hijos y hermanos y el «cojo 
la campana», Isidoro Arranz, natural de Pesquera». Tal mote derivó a resultas de unos 
volteos de campanas cuando una de ellas se soltó de los anclajes y fue a caer de gol-
pe sobre uno de los pies del dulzainero arrancándoselo de cuajo de ahí el apodo. En 
ésta y todas las fiestas de los Piñeles los protagonistas eran «los mozos de baile», los 
quintos y por ellos corría la cuenta de pagar a los músicos y organizar las enramadas.

A los sones de un viejo tambor de gran tamaño, de pellejos de parche y encorda-
dos se ajustaba el temple del baile que llamaban «de los brinquillos» que el tío Teodo-
ro tocaba con «la tambora» e iba dando vuelta a todo el pueblo:

Acababan los carnavales y empezaba la cuaresma y salía la tambora 

a tocar, y empezaba desde mi casa y todos los chicos y las chicas íba-

mos ya detrás de mi padre tocando él la tambora y nosotros bailando, 

bailando, bailando y ¡arrancar cebolletas! que decíamos y una vez que 



Bailes tradicionales en Valladolid

138

íbamos a mi casa, que hay un poco cuesta ¡a tirar cebolletas! ¡a tirar 

de las piernas a las chicas! y ¡plas! a arrancar cebolletas, y a tirar de las 

piernas. Tocaba mi padre un poco y bailábamos. Y luego terminába-

mos con un Padrenuestro por las benditas ánimas también. Mi padre 

me decía que quería decir que eran las ánimas benditas las que iban 

bailando detrás de la tambora, que eran las ánimas. Y luego si se moría 

uno, llamaban a la puerta: –¡Qué se ha muerto fulanito! Y si era a las 

cuatro o las cinco de la mañana, a esas horas coger mi padre la tambo-

ra e ir a tocar a dar vuelta el pueblo.

(Entrevista de Gonzalo Pérez y Ramón Marijuán a los vecinos de Piñel 
de Abajo, Marino Bruña (el pregonero), Pilar y Eugenia Esteban, Josefa 
Valdivielso y Lucio Diez en 1993, para el programa de RNE El candil).

A propósito de «arrancar cebolletas» o sea acometer a las muchachas los tobillos y 
ofenderlas así, se conoce en los Torozos la costumbre «del mirrio», como ya veremos.

LAS CARRASQUILLAS DE VALBUENA DE DUERO Y VEGA 
SICILIA

En Quintanilla de Onésimo se hacía buen baile en carnaval, que dependía de la 
cofradía del Santísimo y tocaba el Encinas el redoblante, con Modesto Herrera como 
dulzainero. Como era baile de disfraces, a la postura del sol mandaba el alcalde qui-
tar la máscara a todos los participantes y se hacía baile de rueda en «el bailadero» y 
también de las habas verdes que se practicaban en toda la comarca. A tal propósito 
Ana Belén Talles escribía en la revista universitaria Narria, en el número 21 de 1981 un 
artículo de las «Danzas relacionadas con la agricultura» acerca de las habas verdes de 
Valbuena de Duero que «Se acompañaban fundamentalmente con dulzaina y tamboril 
aunque en ocasiones estaban presentes otros instrumentos. Bailaban hombres y mu-
jeres en parejas o en corros y también mujeres solas. Se realizaban durante las fiestas 
del pueblo… El baile tenía lugar por la mañana al acabar la misa, por la tarde después 
del Rosario y por la noche hasta la madrugada, siendo siempre las habas verdes las 
que ponían el punto final».

De la gentil memoria de Felicidad Carretero, gran comunicadora y conocedora de 
la tradición vallisoletana, y entusiasta por demás de todo ello, conservamos entre mu-
chas cosas, los recuerdos de los bailes de dulzaina de la tierra de sus padres, La Seca y 



Bailes tradicionales en Valladolid

139

Rueda, su memoria de infancia de Vega Sicilia y Valbuena de Duero y de mocerío en la 
pradera de San Isidro de la capital, cuando en el día de la fiesta bailaba las habas ver-
des. Con ella aprendimos algunos de los antiguos bailes del terreno y especialmente 
este de las carrasquillas, que unido a una jota servía de entretenimiento a los mayores 
en las reuniones familiares y de descanso laboral en las fincas de Vega Sicilia. El baile, 
de juego, intercambiaba las parejas después de cada vuelta con una retahíla de sorteo 
para comenzar de nuevo el baile, formadas nuevas parejas.

El sorteo se entonaba al son de: «Cazo, recazo, contigo me caso, sartén, sartén, 
¡contigo me casaré!».

El baile de las carrasquiñas ¿le has oído. ¿Y sabes cómo se baila? Pues 

te lo voy a decir, mira. Esto lo aprendí yo en Vega Sicilia porque les veía 

a los matrimonios mayores que yo era muy chica cuando vine para acá 

que tendría yo ocho años, no les tenía cumplidos y se ponían una fila 

de hombres y otra fila de mujeres, unos enfrente de otros y lo bailaban 

como un estribillo, ¿sabes?

Es el baile de las carrasquiñas

es un baile muy disimulado,

que en echando la rodilla al suelo

to la gente se queda mirando.

A levanta, levanta Madrid

que en mi tierra no se baila así

que se baila de espalda, de espalda,

anda, Mariquita, menea esas sayas

anda, Mariquita menea esos brazos,

y a la media vuelta se dan los abrazos.

El recuerdo que tú me dejastes

a los pies de la cándida luna

es verdad que no quiero a ninguna,

a ninguna nada más que a ti.

Ya sabes que sí, ya sabes que no,

ya sabes, morena, que te quiero yo

que te he de querer,

ya sabes, morena, que eres mi mujer.



Bailes tradicionales en Valladolid

140

¡El martillo!

¡las tenazas!

¡y la piedra de afilar!

¡navajas!

Así lo terminaban, lo que bailaban allí.

En Vega Sicilia, en Vega Sicilia…

(Felicidad Carretero de 62 años. Grabado por Carlos Porro en su casa 
de Valladolid en noviembre de 1990).



Bailes tradicionales en Valladolid

141

XI. LA CAMPIÑA DEL PISUERGA
DANZAS DE CIGALES, MUCIENTES Y VALORIA LA BUENA

S

on las ermitas del entorno, el alfoz pucelano, San Isidro y el Carmen Extra-
muros las que conservaron algo de la gracia y de la tradición de los tiempos 
pasados en la capital. Aún se baila en ambas festividades con la dulzaina a 
lo largo de todo el recorrido y hasta hace unos años se tocaban las habas 

verdes que bailaban los devotos, labradores, hortelanos y ofrecidos, algunos de estos 
incluso, descalzos. De estas habas tomó idea la Sección Femenina para arrancar uno 
de los más conocidos bailes de sus montajes, la «Jota de la Galana» que recreaba un 
poco la idea de la rueda castellana, la jota y las habas en un potpourrí de esquemas 
coreográficos que siguiendo los primeros compases de este tema servían de salida a 
los danzantes al templete, tocando a continuación los dulzaineros una brillante jota 
en estructura de rueda.

En Cigales, la señora Elo «la tamborilera», de prodigiosa memoria, era hija del 
afamado redoblante Eloy Herrero que en los años veinte del siglo pasado animó las 
danzas procesionales y el paloteo de la Virgen de Viloria, y relató a Antonio Sánchez 
del Barrio y a Maybe Cabero en 1987, en una sentida y minuciosa descripción, todo el 
desarrollo de la danza cigaleña. Cantó y contó los momentos de mayor ritualidad –con 
las melodías específicas de dulzaina– y el ambiente creado a lo largo de la misma por 
el redoble del tambor, que sin dejar de tocar iba sirviendo como soporte a toda la 
escena. Pocas descripciones etnográficas se nos alcanzan tan bien traídas y siguiendo 
las evoluciones de las partes, danzas, procesión, salida de la ermita y cómo era el re-
doble en los parches el guión del entramado ritual de la fiesta y encargado de ser el 
hilo conductor de cada una de las partes, sin dejar espacio al descuido o a la relajación 
de la catarsis:

[…] Pues eran, sigún entraba la danza, iba, empezaba ya: –¡rata tara 

rata…!–, mi padre porque tocaba el redoblante que era pues, no le 

digo más ni le digo menos que había ganao el primer concurso de re-

doblante, lo que es que aquí eran entonces más cortos que las mangas 

de un chaleco. Pero mi padre ganó un premio, ganó. Y bueno, cuando 

iba ya la danza ¡tarara lara, la, la …! Y mi padre seguía: ¡ratatata tata 

rata ta…!, seguía y el dulzainero callaba. Entonces al entrar en la ermita 

era: ¡tirorí, rarirori…!, a la misma puerta la ermita, sabe, y luego la en-

trada de la ermita era otra, al entrar en la ermita era:



Bailes tradicionales en Valladolid

142

¡rarara ra ...!, hasta la Virgen, ¡tra lara rarala ra…! a la misma puerta: 

¡tarará!. Y ya los cofrades se salían, ¿sabe? y eso era la entrada. La 

entradilla que se llama, la entradilla que se llama, la entradilla (...) Ba-

querín y Ampudia traía mi padre los lazos, esos ya se han muerto allí 

no sabe nadie nada, porque han venido casualmente a curarse, vienen 

aquí unos de Baquerín y les he dicho que si había uno que llamaban el 

«Tío repica» y dicen: –¡Huy madre!, se murió toda la familia!– y la digo: 

–Pues ese, la mujer de ese–, digo, –¡enseñó a mi padre todos los lazos 

que sé yo!– Dice: –Ahora no saben nada allí, allí no sabe nadie, son 

todos zoquetes y Ampudia iguale–. Y tienen una danza muy bonita, allí 

también danzan, que era la danza, pero la de los cantares creo yo que 

ya no…Y los lazos es lo que me decía la letrilla pero lo demás me lo 

tatareaba, y ya entraban otra vez y a la salida de la Virgen ya cuando 

ya hacían la procesión era: ¡Tararí, ra ri!, pa atrás ¡larala ra la! a la puer-

ta ¡tran! todos. Y la entrada era muy bonita, La entrada de David era 

muy bonita pero yo, esa no la llegué a aprender, que si la aprendo… 

entraba y le decía –na más sé dos párrafos–, total nada, entraban y se 

paraban aquí y decía, a ver si me acuerdo la entrada, es La entrada 

de David que se llamaba La entrada de David, a ver si me acuerdo la 

primera porque a lo mejor ahora no me acuerdo, no lo creas que me 

acuerdo. Sí, entraban los cofrades y la vara la primera, la tienen mucho 

respeto, a la vara la saludan todos y se ponían:

Entrad, entrad aquí adentro –decía uno–

pero esperaros un poco en mientras que represento.

Ocho mozos traigo aquí y ninguno es mi pariente

espero en Dios y en la Virgen que han de danzar lindamente.

Y seguía el tamboritero: –Trala rala ra lara. Seguía el tamboritero toda 

la danza esa así.

Era muy frecuente, aunque con el paso de los siglos ha ido quedando como un 
dato casi arqueológico, que se pusiera en escena en la procesión un Auto Sacramental 
o pieza dramática similar con la intervención de personajes bíblicos, históricos o de 
virtudes y vicios encarnados por los propios danzantes y el birria. En Corporales de 
Cabrera (León) todavía se conserva la danza del Rey Nabucodonosor donde se trata 
el tema del rey de Babilonia, según el texto bíblico del profeta Daniel y junto a este 
tema central se desarrollan las escenas de Judit y Holofermes o de Daniel en la cueva 



Bailes tradicionales en Valladolid

143

de los leones: toda una enseñanza para el pueblo. En Santa Eulalia de Cabrera se 
realizaba otra dedicada a San Antonio de Padua, con una lucha de moros y cristianos, 
en Cigales se representaba esta de David, en Cuenca de Campos (Valladolid), el día 
de San Bernardino se realizaba la «Entradilla de Santiago», lazo ejecutado por seis 
danzantes disfrazados de moros que luchaban contra el apóstol quien sobre un caba-
llo de cartón, los derrotaba haciendo besar la cruz al botarga de la danza adorándola 
después todos los vecinos. Cosa similar acontecía en Lobeznos (Zamora) donde caste-
llanos y portugueses contendían para vencer finalmente los españoles; en Medina de 
Rioseco, durante las danzas del corpus, se recitaban dichos basados en temas bíblicos 
y hagiográficos. En Dueñas (Palencia) se representaba desde hace varios siglos otra 
danza de David y Goliat y de moros y cristianos, y en el pueblo rayano, en Autilla del 
Pino, teatralizaban una «entrada del Santísimo» y «la entrada de Napoleón» en la que 
los franceses, después de arrasar la iglesia del lugar y quemar una imagen de papel y 
cartón de la Virgen del Rosario, eran derrotados por los españoles triunfando de esta 
manera la Fe. En Ampudia han recuperado recientemente «La entrada de Santiago» 
propia de la cuadrilla de danzantes y que realizaban en la celebración jacobea de 
mayo. En Burgos, en Baños de Valdearados y en Pinilla Trasmonte realizaban asimismo 
«la batalla del rey, de David y Goliat». En cualquier caso no ha de extrañarnos que en 
nuestras pequeñas villas y pueblos se representaran funciones dramáticas de altos 
vuelos; documentos abundantes hay que nos permiten conocer esta afición a la esce-
na de nuestros antepasados sobretodo si el fin era enriquecer la procesión y los actos 
vinculados a la devoción patronal. En medio de estas representaciones los danzantes, 
divididos en dos bandos de cuatro personas y ataviados con algunos elementos que 
los diferenciaban (un turbante en el caso de la entrada de los moros y las caras tizna-
das de ceniza o un gorro de papel y plumas en el caso de ser franceses) a son de la 
dulzaina o la flauta simulaban varias batallas, la última de las cuales era ganada por los 
cristianos, ante un enfervorecido público que vitoreaba a los vencedores:

¡Oh! valeroso David, buena danza se te ordena

has de bailar el canario por encima la mollera,

delante tus compañeros pa que to el mundo te vea!

–Ese es uno.–

–Pero sé otros… le tira la… una honda:

En mi zurrón traigo mi honda,

en mi cinto, en mi bolso mi cayado

con mi zurroncito al hombro



Bailes tradicionales en Valladolid

144

donde traigo mi recado.

Que para darte la muerte

¡tengo valor de sobrado!

–Y le pega eso, le pegan, le tira la honda y le mata. Y dice:

¡Por Dios, coger ese hombre!

ataile de pies y manos

no sos dé una bofetada

que nos derribe los labios…!

–Te digo que yo recordando, recordo, pero no todo, que yo, mi gusto 

habría sido haberla aprendido toda que no se me olvida, ¡eh!, no se me 

olvida si yo la llego a aprender, pero como mi padre no se acordaba…. 

Hicieron La entrada de David, pero era muy bonita, por que llevaban, 

David era un pastorcillo y hacía otro de gigante, le vestían de gigante 

claro y cuando entraba pues decía eso así. La representación esa la 

hacían allí y decían, y entraban así, la entrada era esa, La entrada de 

David, que llamaban y entraba David y decía eso. Cuando decía:

Pasar, pasar aquí adentro,

pero esperaros un poco

mientras que represento.

Ocho mozos traigo aquí

y ninguno es mi pariente

espero en Dios y en la Virgen

que han de danzar lindamente.

Y decía: –¡coged!, ¡coged a ese hombre!–, y ¡pán! y soltaban una pie-

dra. Había uno que era que tenía así una cosa y sonaba, claro con el 

ademán que hay que hacer:

¡Coged, coger a este hombre!

ataile de pies y manos

no nos dé una bofetada

que nos derribe los labios.

¡Este hombre ya está muerto!

Bueno yo ya no me acuerdo, seguía, seguía na más otros dos o tres 

párrafos. Que yo lo que siento es que mi padre me decía: –Ven aquí Li-



Bailes tradicionales en Valladolid

145

sina–, y me llamaba: –¡ven acá!, mira esto que he oído esto pero tengo 

que aprender lo otro, pero ya…. no, no.

... al entrar en la ermita y los lazos también, y luego pues daban un 

adiós Virgen de Viloria, que decía mi hermano. Que decía: –¡Adiós Vir-

gen de Viloria! Que tenía yo un hermano en la guerra:

¡Adiós Virgen de Viloria!, ¡adiós hasta que volvamos!

a ver si vuelvo a tu templo en compañía mi hermano.

Eso también lo decía mi hermano y cuando decía:

Vela por los caminantes que están en los altos mares

hazles que vengan boyantes y regresen a tus plantas.

Y había un cantar… cantábamos, en ese tiempo cantábamos:

Vencerán, vencerán como siempre

porque cada soldado sufrir

por que llevan la cruz en la espada

y en el pecho te llevan a ti, ¿sabes?

Virgen santa, Virgen de Viloria

de Cigales patrona y mecén

cógeles bajo de tu regazo

 y tus hijos que puedan volver.

…¡Pobrecicos!

(Relato de la señora Eloisa «la tamborilera» de 74 años. Grabado en su 
pueblo el 23 de agosto de 1987 por Maybe Cabero y A. Sánchez del 
Barrio).

Ya con 80 años tuvo a bien relatarnos nuevamente esa y otras noticias de la danza, 
así como el listado uno por uno de los lazos que tocara su padre en la tan querida pro-
cesión de la Virgen de Viloria. Con ella el antiguo danzante Heraclio Blas en 1992 daba 
cumplida cuenta de la colección de paloteos, la danza y la entradilla que de mozo 
danzaba y que ocasionalmente acompañaba él mismo con el redoble del tamboril a 
los dulzaineros que acudían a la fiesta.

En la cercana Mucientes, también había danza y paloteo, en esta ocasión dedicada 
a la fiesta de los pastores bajo la advocación de la Virgen de la Vega y los conocidos 
Bartolomé Bastardo «el majo» al redoblante y Macario Zalama a la dulzaina, una clásica 
pareja de dulzaineros a la antigua, animaban la danza cuando los hombres paloteaban 



Bailes tradicionales en Valladolid

146

de enagüillas. La fiesta se avisaba con revoladas –casi el único recuerdo de este género 
rítmico en la provincia– y el viejo baile era suelto y a la rueda, con los corridos que aquí 
llamaban «salteados» reservándose las habas verdes para la procesión. Tanto en la 
procesión de uno y otro lado de la raya provincial no podían faltar las danzas al ritmo 
de entradilla.

Del otro lado del Pisuerga hacia tierras burgalesas la costumbre de este tipo de 
danza de procesión en compás de 8/8, llamado en las localidades cercanas de Ampu-
dia o Pedraza «al puntiado» empezaba a diluirse, allí son otros usos de baile y danza. 
En las procesiones tras la entradilla se bailaba el baile a la virgen o al santo, en ritmos 
ternarios y ocasionalmente se danzaba en 5/8 como acontecía en Cigales, Valoria la 
Buena y Cubillas de Santa Marta donde solían tocar en los últimos años los dulzaine-
ros de Ampudia, el señor Agustín de Castro y al redoble su primo Elías de Castro. En 
Valora la Buena danzaban «a pierna suelta» también y alternaban con otras danzas o 
contradanzas en este compás quinario que todavía recogimos a Félix Cancela y que 
también quedaron anotadas en el cancionero de Agapito Marazuela («bailándose con 
acompañamiento de castañuelas que llevan el mismo ritmo que el tamboril» recoge en 
su Cancionero Segoviano) y en las entrevistas realizadas a Felicísimo Herrera, hijo del 

El danzante Heraclio Blas y otros compañeros, de Cigales, H. 1950



Bailes tradicionales en Valladolid

147

gran dulzainero Modesto Herrera, por Joaquín Díaz y José Delfín Val para los Catálo-

gos Folklóricos de la Provincia de Valladolid45.

Cubillas de Santa Marta se regía por el mismo patrón rítmico de pasacalles de dan-
za de 5/8 + 8/8 que tocaron hasta hace 25 años los dulzaineros ampudianos Agustín 
de Castro con el redoble de Elías de Castro o Antonio Asenjo. Lo mismo que en Pare-
des de Monte y Santa Cecilia del Alcor, localidades palentinas que para estos estilos 
comarcanos pocas veces hubo fronteras, por mor que los dulzaineros «foráneos» asae-
tearan ahora la costumbre local de repertorios ajenos a la tierra que tardarán muchos 
años o siglos en sentirse como propios, sin que a lo mejor llegare el caso, mientras 
olvidamos los de cada lugar.

45  Cancionero de Segovia. Ed. Jefatura prov. del movimiento, Madrid, 1964. 
Pg. 219-226. Danzas de procesión tomadas de Casadero (Cuéllar), Hermenegildo Lerma «El 
pollero» de Valoria y Mariano Encinas de Sardón de Duero. Números 299, 300, 302 y 303.

Danzantes del Carmen Extramuros, Valladolid. Año 2000. Foto: Carlos Porro



Bailes tradicionales en Valladolid

148

Danza de Santa Cecilia, Paredes de Monte y Cubillas de Santa Marta.
Dictado por Agustín de Castro, dulzainero de Ampudia (Palencia)



Bailes tradicionales en Valladolid

149

LOS BAILES DE NIÑOS DE QUINTANILLA DE TRIGUEROS

Considerados bailes menos significativos no era frecuente que los bailes de niños 
o de mocitos que pimpolleaban se interpretaran el día de la función, en la fiesta ma-
yor, etc. Muchos de estos bailes de relación y de conocimiento del yo y del otro y del 
lugar que ocupamos en la sociedad son muy frecuentes en el folklore infantil pues son 
un complemento educativo fundamental. Buscando la coordinación de las partes del 
cuerpo, el equilibrio, el desarrollo del ritmo y la psicomotricidad desde la infancia para 
desarrollar las capacidades, se bailan las carrasquillas, la hilandera, el baile de la gita-
nilla, las agachadillas, donde a los beneficios físicos obtenidos con el ejercicio se une 
el aprendizaje de las relaciones con las parejas, el orden que ocupan, el compartir un 
espacio común, el respeto de la disposición, la defensa del lugar ocupado y la cesión 
del mismo al otro, etc. «A la educación por el baile» podríamos titular la aplicación de 
las enseñanzas mostradas en su ejecución.

El baile de la gitana era un corro de niños, más niñas habitualmente, que agarradas 
de la mano giraban al son de la tonada y al punto de cambio, se ponía una de ellas 
en el medio que gesticulaba lo indicado por la letra mientras las demás daban palmas 
llevando el ritmo a modo de jota:

Haced corros caballero,

haced corros y escuchad,

al son de la pandereta

la gitana va a bailar.

Yo soy la gitanita

que nací en Aragón

que bailo y que canto

con mucho primor.

(Felisa Yustos de 70 años, natural de Quintanilla de Trigueros. Carlos 
del Peso y Carlos Porro grabaron el tema el 31 de agosto de 2005).



Bailes tradicionales en Valladolid

150

Danzantes del Carmen Extramuros, Valladolid. Año 2000. Foto: Carlos Porro



Bailes tradicionales en Valladolid

151

XII. BAILES Y DANZAS PARA LA 
VIRGEN DE LA CASITA DE ALAEJOS, 

TORRECILLA DE LA ORDEN Y FRESNO 
EL VIEJO

E

n Alaejos y Torrecilla de la Orden, danzan la entradilla en la procesión aún. 
Los unos para la Virgen de la Casita, en tremenda devoción popular ejecutan 
un baile que llaman «la charambita» por asociación del instrumento al baile, 
mientras que en Torrecilla, danzan para Pascua de Pentecostés a la Virgen 

del Carmen. Los estilos son similares a los de toda la comarca y que se conservan asi-
mismo en la cercana localidad de Cantalapiedra, ya en Salamanca, cuando en la proce-
sión echan «la taranina» una variante melódica muy similar a esta pieza procesional de 
Alaejos, una entradilla que los mozos realizan junto al tejido de cintas y los paloteos. 
Los charros mantienen la danza dedicada a la Virgen de la Misericordia en el compás y 
ritmo que le es propio –el 8/8– mientras que en Alaejos la pérdida de la dulzaina local 
en tiempos pasados para la procesión y la sustitución de la misma por el clarinete du-
rante décadas hizo que se dulcificara y «regularizara» el ritmo aunque se mantiene una 
más que interesante melodía cercana a ésta y que durante años fue conservada por el 
músico local, Manolo «el cartero». La coreografía es en cierto modo similar también, 
bailando hoy ya mozos, mujeres y niños espoliqueando puntera y tacón de manera 
alternativa con ambas piernas unas veces de frente a la imagen de la Virgen y otras de 
cara unos con otros, danzante con danzante. Son cientos los romeros que acompañan 
una procesión que se ha activado en los últimos años gracias al empeño local y apare-
cen los danzantes ataviados de blanco, con un pañuelo azul a la cintura y cinta celeste 
en bocamangas y cuello. Festejan a Nuestra Señora de la Casita en dos ocasiones al 
año, el 10 de mayo y el 8 de septiembre.

En lo relativo al baile popular de este pueblo, recoge el escritor local Antonio Lucas 
Varela en su libro de costumbres Cerramícalo un pasacalles bailable para dicha fiesta 
en la que los participantes hacen «... un pasillo por el que bailarán aquellos que sean 
nombrados y los que éstos elijan como pareja. Se baila con los brazos dispuestos en 
jarras mientras deciden y buscan una pareja. Para elegir pareja se coloca delante de él 
o ella moviendo las caderas, se le agarra entrelazando las manos y juntos recorren el 
pasillo hasta que la canción manda soltarlo empezando nuevamente el baile».



Bailes tradicionales en Valladolid

152

La señora Conchi como es tan formal

lleva el perro a misa y el gato a confesar.

Su madre toca el bombo, su padre los platillos

y la señora Conchi que nos baile un fandanguillo.

¡Que salga usted! que le quiero ver bailar,

saltar y brincar, dando vueltas al aire.

Con lo bien que lo baila el mozo,

déjale solo, solito, solo, solo en el baile.

El señor Antonio como es tan formal…

(Cerramícalo, Ed. de la Fundación Fernández Puertas, 2002. Pg. 171 
y 172).

Esta danza-juego, no es otra que la popular jerigonza que estaba presente en to-
dos los momentos de esparcimiento social, bailes de pradera y romería, reuniones 
de mozos y de niños, juntanzas familiares en celebraciones, bodas y bautizos o en las 
labores del campo, vendimias principalmente o las faenas caseras de la matanza. Para 
las bodas el mismo autor alaejano anota este baile propio de tales celebraciones, y 
una jota al uso que marcarían a tres partes (paseo a los lados, estribillo de cambio y 
punteado) como viene siendo habitual. Al parecer cantaban y bailaban los invitados «a 

ritmo de jota por las calles durante la celebración de la víspera, boda y tornaboda» o 
al menos así lo indica nuevamente el escritor:

Qué contenta está la novia

porque sale de soltera

más contento estará el novio

porque va a dormir con ella.

Aragón, Murcia y Alicante

tres días con hoy

que no veo a mi amante;

tres hoy, cuatro con mañana

y así se me pasa toda la semana.

¡Chula!, ¡chula!

cómo te diviertes

¡Chula!

en el baile con los pretendientes.



Bailes tradicionales en Valladolid

153

Viva la novia y el novio

y el cura que les casó

el padrino y la madrina

los convidados y yo.

Aragón, Murcia y Alicante …

Piensa el tonto que le quiere

porque le pongo la silla

también el torero pone

al toro las banderillas.

Piensa el tonto que le quiero

porque le pongo la silla

y le estaba entreteniendo

mientras el otro venía.

Aragón, Murcia…

En estas comarcas algo olvidadas en la tradición a pesar de la riqueza que aguarda 
en la memoria, en Fresno el Viejo, bailaban y han vuelto a bailar la rueda en los días 
de fiesta de San Blas. Era costumbre acudir a este baile ataviadas ellas con mantones 
de talle de toda índole. Como en la clásica formación de la rueda, las mujeres baila-
ban por fuera del corro y los hombres por dentro, girando en el sentido inverso de 
las agujas del reloj y que cambia de dirección a cada vuelta. En alguna ocasión y para 
fomentar la costumbre, tras el baile que era en la plaza o en el salón de baile, se sor-
teaban dos mantones de Manila, uno para las mujeres y otro para las niñas, en tiempos 
recientes. Llamaban a este baile «la rueda de la abuela» tal vez en el recuerdo que 
había en la zona de denominar el día de la abuela al tercer día de la fiesta, bien fuera 
una boda, pasada la tornaboda o días después de la función. En Mucientes celebraban 
el segundo día de San Antón y se llamaba «la abuela de San Antón». En Castrejón de 
Trabancos sueltan pasada la función de Nuestra Señora de la Asunción el llamado toro 
«de la abuela».

En esta suerte de bailes gestuales bailan en Fresno el Viejo «las carrasquillas» a son 
de tejoletas –que los más diestros redoblan a dos manos– y pandereta, que resbalan 
rascando el dedo gordo por el pellejo, siendo uno de los pocos pueblos –si no el úni-
co– donde las mujeres de cierta edad todavía acompañan rondas, coplas y villancicos 
con este genuino toque.



Bailes tradicionales en Valladolid

154

Este es el baile de las carrasquillas

es un baile muy disimulado

que poniendo la rodilla en tierra

todo el mundo se queda mirando.

A la vuelta, la vuelta María

este baile no se baila así,

que se baila, de espalda de espaldas.

Mariquita menea las sayas,

Mariquita menea los brazos,

a la vuelta, vuelta, se dan los abrazos.

(Cantaron y bailaron Paquita de 83 años y Pilar de 77 años de Fresno, 
24 de febrero de 2018. Grabado por Marta, Rafael Gómez y Carlos 
Porro).

Son muy bailarines los de Fresno. Bailan la rueda, tuvieron paloteos, bailaban la 
botella también en sus juergas y al remate de la jota y de los bailes sueltos cantaban al 
tiempo que punteaban el paso:

¡Las tenazas!

¡el martillo!

¡y la piedra de afilar cuchillos!

¡Toma y toma,

toma y toma,

pastillas de goma!

La Charambita de Alaejos, 1953. Al clarinete 
Manolo «el cartero»



Bailes tradicionales en Valladolid

155

XIII. LOS TOROZOS
LA RUEDA EN URUEÑA

Después el público se congregaba en la pradera que hay junto a la 

ermita. En la pradera se habían instalado muchos puestos de golosinas 

y el tío de la rifa y el del tiro al blanco y el del juego de las tres cartas 

tapadas y el de venta de cien chucherías y en seguida se organizaba 

el baile «con música». Porque para tal acontecimiento el pueblo había 

traído la mejor dulzaina de por aquellos alrededores. Un año la de 

Mota del Marqués; otro año la de Adalia que tenía por allí mucha fama; 

otro el famoso dulzainero de Velliza, Florentino, que había obtenido 

algunos premios con su dulzaina «que la hacía hablar» como decíamos 

entonces todos.

Y, después, ya arriba en el pueblo, el recorrido por las casas amigas a 

comer bollos y a tomar la copa de anís. Y el baile por la tarde en el Co-

rro Grande o Corro de San Andrés, baile muy típico, que solía empezar 

con la jota popular por parejas que formaban un gran anillo alrededor 

de la Plaza y terminar con las «habas verdes» que Florentino las «bor-

daba» con la dulzaina. (A. Lera de Isla. «Del folklore campesino: el día 
de la función». Revista de Folklore nº 15, 1982).

E

n esta guisa se ordenaba el baile de la rueda, ataviados ellos de calzón y 
sombrero y ellas huecas de manteos y rodaos de color, dispuestas y anuda-
das las castañuelas de los pocos que sabían tocarlas, que su empleo solo se 
reservó a los más diestros en estos pueblos. Contaban a la sazón en Urue-

ña a tal propósito, del tío Majito, uno de los viejos carrasqueños que debió ser muy 
aficionado a tocarlas en todo tiempo y lugar de baile, que tuvo la fortuna de hacerse 
célebre por este hecho, pero de manera poco agraciada. Una noche entraron en su 
casilla de adobe unos bandidos que tras robar las pocas pertenencias que pudiera te-
ner acabaron con él ahogándolo bajo el colchón de lana. El suceso salió en los pliegos 
volanderos de los ciegos y en el relato, y con sorna, los bandidos increpaban al pobre 
infeliz mientras saltaban encima del colchón: –¡Toque ahora las castañuelas, tío Majito!, 
¡toque ahora las castañuelas!



Bailes tradicionales en Valladolid

156

Al margen de la anécdota la rueda tenía un protocolo establecido del que ya habla-
mos en su momento, el orden de las parejas, la solicitud y su desarrollo. Previo a todo 
ello estaba la autorización no escrita pero sí reconocida:

En Tordehumos, por las fiestas de febrero, sacaban a la plaza unos ban-

cos, un cántaro de vino y comenzaba a organizarse el baile. Pero hasta 

que no llegaban el alcalde y los concejales no se abría la función. Ellos 

tenían que empezar…

(Dulzaineros y Tamborileros. Delfín Val y Joaquín Díaz. Pg. 56).

EL MIRRIO

Al margen del baile grande, de la rueda y de las habas en las tierras vallisoletanas 
de los extremos de Torozos y Tierra de Campos, en Tordehumos y Villabrágima, existió 
–al menos hasta los primeros años de la década de 1950– la peculiar costumbre deno-
minada de «el mirrio» o «dar el mirrio». En ella, al grito de ¡Dale mirrio!, ¡Venga mirrio, 

mirrio!, ¡dale, dale!, que lanzaban las propias pandereteras en mitad de la jota o algún 
mozo en el baile de dulzaina de la antañona rueda, se daba licencia pública y consen-

Cintas de los quintos. Urueña, 1960



Bailes tradicionales en Valladolid

157

timiento para que los mozos corrieran a las muchachas con la intención de levantarlas 
las faldas, a lo que ellas, al oír el grito, ponían los pies en polvorosa...

Dicen que me quieres mucho y es mentira que me engañas

que en un corazón tan chico no pueden coger dos almas.

Anda y niña y duerme sola,

que yo también he dormido

hasta que tengas la dicha

de dormir con tu marido.

¡El martillo!

¡las tenazas!

¡y las piedras de afilar!

¡que ya está, que ya está! ¡que ya está!, ¡que ya está!

¡El martillo!, ¡anda mirrio! ¡ole!

(Jota cantada por las señoras Marcelina y Ezequiela García de 79 y 82 
años de Tordehumos. Rec. Eusebio Goicoechea. Ed. La Muralla, 1977).

La singular costumbre, se conocía en otros pueblos circunvecinos, y no era más que 
la descrita, sin melodías específicas, ni personajes determinados –ni birrias ni guirrios– 
que se ocuparan de su realización al menos en la memoria que nos ha llegado. Quien 
sabe si fue un recuerdo de las carreras a pelotazos y latigazos del birria de la danza que 
pudo haber en siglos pasados:

Entre el mocerío de Villabrágima y el de Rioseco hubo piques generali-

zados, quizá porque tenían costumbres distintas. En Villabrágima eran 

típicas dos: El mirrio, palabra que, pronunciada cual grito de guerra en 

el baile permitía levantar las faldas a las chicas y hacer presa; y el piso 

ronda, un óbolo voluntario que, allá por los años 40–50, pagaba a los 

mozos del pueblo el forastero que se iba a casar con una chivarra.
(Revista Corro del Carmen. Villabrágima, por Alberto Pizarro).

Al hilo no podía faltar el detalle recogido en las numerosas recopilaciones de Mo-
desto Martín Cebrián en su pueblo, Villabrágima, donde el gentilicio chivarra refiere a 
los nacidos en el pueblo:

[…] tengo que preguntar a tu tía Inacia a ver, porque esa también baila-

ba mucho alrededor la jota y luego iba Mataconejos, al señor Mataco-

nejos. Sí, le has conocido, pues ese iba, y decía, ¡mirrioooo!, ¡mirriooo! 

Eso era bailando alrededor la jota que tocaba el padre de la señá Mar-



Bailes tradicionales en Valladolid

158

ciana, tún turún, tún turún, tún turún… tocaba la chifla y el tambor las 

dos cosas. Tocaba y tún turún, tún turún…

(Frótila Gil, de 81 años, de Villabrágima en 1982. Recopilación de Mo-
desto Martín).

Hace 25 años preguntábamos por tal costumbre a algunos de los mayores de Tor-
dehumos. Fueron muy sugestivas las informaciones y datos, recuerdos y formas de 
relación que giraba todo, y nunca mejor dicho, en torno al baile de rueda. En ella los 
dulzaineros locales, procedentes de Cabreros en origen –al menos una de las cuadri-
llas–, tocaban los domingos en la vieja plaza del rollo, hasta que las modernidades 
trasladaron a la Plaza Mayor la costumbre del baile de la calle, que quedaba reducido 
a los días de las funciones festivas, guardándose los bailes domingueros en los salones:

[…] Casi todos bailaban la rueda, con dulzaina más que nada. Eran dul-

zaineros que no se dedicaban a ello, eran dulzaineros que eran sastres 

y el domingo tocaban. Los domingos no siendo funciones no era tanta 

la gente. La mayor rueda era ahora las navidades, haciendo bueno, las 

Candelas, que es la función, la Candelaria, entonces casi, casi, aunque 

hiciera malo había veces que hasta barrían la nieve pa bailar y luego 

en los salones… Eso era a especie una juerga de levantar los manteos 

a las mujeres pero vamos no exagerado sino que era ¡mirrio!, ¡mirrio!, 

¡mirrio! era: ¡huy!, huy!, ¡huy!, ¡ay!, ¡ay!, ¡ay! …! eso no es cantar. Son las 

mismas jotas que hay ahora…y ya te digo al hacer el estribillo según se 

iba, eso sí, se guardaba mucho orden en la rueda. Porque lo pagaba 

como ahora, el ayuntamiento, la música y entonces aquella y manda-

ba al alguacil y había guardas del campo que mandaban a guardar el 

corro, mientras se bailaba no tenía que haber nadie dentro del corro, 

nadie. Estaban los guardas por allí con un vergajo de estos y a carreras 

los muchachos que eran los que más se salían, a carreras. Mientras no 

se bailaba de acuerdo; pero en el momento que empezaba a tocar la 

chisma había que dejar el corro del medio libre y se veía muy bien el 

rollo. Pues por lo regular los hombre iban por la parte dentro, por lo 

regular, que no guardaba regla, que era más propio, ya saben que en 

el momento que se empezaba luego eso del mirrio ese, pues caro, si 

todos iban dentro todos los de dentro van corriendo detrás de las... 

porque corrían a cierta distancia bastante. La rueda iba tocando y ellos 

iban bailando y luego al decir ¡mirrio!, mirrio!, que al terminar el estri-

billo uno decía mirrio, otro también, el otro también e iban corriendo 



Bailes tradicionales en Valladolid

159

como de acá a aquella esquina, se amontonaban allá corriendo como 

entonces eran jóvenes. Luego se calmaban, volvían a tocar y después 

se calmaban, que esa era la intención de levantar las faldas que en-

tonces eran largas, ahora ¡como son minifaldas! Eso no es cantar ni 

nada, y no sé si será costumbre de aquí sola o en algunos pueblos más, 

aquí sí había esa costumbre, pero el bailar en todos los pueblos era 

lo mismo que aquí; bailan en las plazas así en redondo…pero cuando 

más agradaba era en público porque por ejemplo en carnavales o en 

un salón, hay gente pero ya no tiene la gracia esa.. y esa era la alegría 

como jóvenes todos.

Había señoras que tocaban la pandereta ya poco, eso de la pandere-

ta la solían tocar cuando los carnavales que andaban por el pueblo y 

estaban a lo mejor las señoras aquí o ahí cosiendo o haciendo labor y 

venía una panda de carnavales vestida de carnaval y como entonces no 

traían ni dulzainas ni nada pues cogían una pandereta o una bandeja o 

un demonio, había panderetas… La dulzaina en las procesiones iba el 

día de la función. Las habas verdes, sí hombre, na más que: –¡Ya van a 

tocar las habas verdes!... unos pacá otros pallá, ahora que bailarse se 

bailaba siempre, y por lo regular se tocaba al final. Se bailaba parriba 

y pabajo, se paraba así, separao, se corría patrás, andando patrás y el 

hombre detrás y después el hombre a viciversa. Y después al revés, al 

revés y al derechas, como en jota…

(Domingo Peña de 82 años. Tordehumos 15 de diciembre de 1992. 
Grabación de Carlos Porro y Elías Martínez).

Casualmente, y casi con una exactitud suiza Isabel Belmonte de 87 años en Tor-
dehumos nos relataba la costumbre, pasados esos 25 años con una visión de una 
generación más tardía:

Te voy a decir la jota que era de aquí cuando venía lo del mirrio. La jota 

de aquí dice:

¿Qué hacen aquí esas parejas que no salen a bailar?

¡Que dejen a las paredes que ellas solas se tendrán!

Que viva la alegría, que viva el amor

que vivan los hombres que están enfermos

les consuela tu corazón.

Y si estás cenando deja de cenar,



Bailes tradicionales en Valladolid

160

que te está esperando tu novio el galán,

tu novio el galán que te viene a ver

cuidao no te peguen con el tirapié.

Las tenazas, el martillo

y la piedra de afilar,

y ya está, ya está, ¡y ya estaaaá!!!

Eso era lo que corrían… y era cuando se preparaba el revuelo. Y era 

que se soltaban los chicos de la pareja de la chica e iban haciendo así 

con las faldas y de ahí venía la palabra mirrio. Que se hacían unas rue-

das en lo que es el parque hoy… y la otra estrofa era:

La culebra en el castillo la pisan y abre la boca,

los hombres en el casino hablan lo que no les toca.

Que viva la alegría…

Y luego cuando íbamos, que entonces a nosotros nos tocó que estaba 

prohibido el baile en la cuaresma y teníamos que ir a las casas y en las 

casas nos reuníamos y bailábamos, y eran esas de:

Mi novio cuando se fue me dijo que no llorara

que echara penas a una lado pero que no le olvidara.

Si me vienes a ver no está aquí mi papá,

si nos ven a los dos ¿qué dirán?, ¿qué dirán?

qué dirán, qué dirán, ¿qué tendrán que decir?

que si tú me quieres yo te quiero a ti.

Amor mío come y bebe y échate a dormir la siesta

que me tienes tan segura como el agua en una cesta.

Que no voy sola de noche al baile,

que no voy sola voy con mi amante.

eso lo bailábamos en las casas; lo que he dicho antes eran los dulzai-

neros de aquí. En las casas (tocábamos) el almirez que le tengo yo, una 

bandeja con una cuchara, ni pandereta, una bandeja con una cuchara, 

con la mano del mortero en algún sitio, pero claro como entonces éra-

mos doce o catorce chicas de esa promoción, porque íbamos las chicas 

solas, a los chicos no les dejábamos… Y de éstas, de las caseras, hay 

muchas estrofas:



Bailes tradicionales en Valladolid

161

Anda diciendo tu madre que eres poco para mi

que vaya al campo y te corte un chopo para ti.

Cuando paso por tu puerta cojo pan y voy comiendo

porque no diga tu madre que de verte me mantengo.

Que no voy sola…

De esa había bastantes estribillos, (…) con la bandeja el golpe que se 

daba cuando se daba la vuelta unas y otras, y como al mejor era en una 

cocina, en una casa, en un salón que entonces éramos doce o catorce 

y claro no podíamos hacer siete parejas y hacíamos cuatro y las otras 

eran las que tocaban, era el golpe, al terminar, lo que había en las 

casas… (Isabel Belmonte de 87 años. Tordehumos, 15 de diciembre 
de 2016).

DE LAS HABAS VERDES DE TORDEHUMOS

[…] eran que eran de Cabreros, venía un padre y los hijos, los zaraban-

dos, de nombre era el señor Nicanor, que era sastre, otro hijo Ventura, 

otro Teodoro y el pequeño que era Remigio y tocaban pues cuatro 

instrumentos, dos dulzainas, la caja que venía otro señor que se llama-

ba… que era cuñao de él, un señor finito, que tocaba la otra dulzaina 

y eso fue lo que tuvimos toda la vida… Porque el señor Nicanor vivía 

aquí y era sastre. Esa dulzaina iba a las bodas, a los acontecimientos 

que hubiese. Pues esas ruedas era el dulzainero que tocaba las piezas 

porque aquel dulzainero tocaba la pieza de las habas verdes, que de 

esas no me acuerdo, porque cuando yo era joven las bailaban las seño-

ras, nosotras no llegamos a aprender, era parecido a la jota y era hacia 

adelante y hacia atrás, moverse así, me acuerdo de las estrofas «chá-

taras de burro, chátaras de buey, chátaras de burro tiene mi mujer», 

y de las otras estrofas no me acuerdo y eran muy antiguas,«chátaras 

de burro, chátaras de buey, chátaras de burro tiene mi mujer», el uno 

iba hacia tras y el otro hacia adelante eso era eso, parecida a la jota 

era más pausado no sé si estos chicos lo habrán llegado a recopilar. 

El varón se iba hacia la derecha pues la mujer iba hacia la izquierda y 

luego había una cosa que se cambiaban, el que estaba a la derecha a 

la izquierda y el que estaba a la izquierda a la derecha, eran pasos así, 

así, que era solo esa dulzaina. Y eso de las habas verdes era un mo-

vimiento solo así adelante y hacia los lados no era como la jota y una 



Bailes tradicionales en Valladolid

162

vez que cantaba la estrofa se ponía en el centro, donde había estado 

el bailador se ponía la bailadora y donde la bailadora, el bailador y eso 

eran las habas verdes... Lo de la rueda es todo eso que te he cantado 

antes y había otra estrofa que decía: –Canta amigo, canta amigo, canta 

bien y canta fuerte, que la cama de mi novia está arriba y no lo siente– y 

el estribillo. La rueda era lo que había. Los dulzaineros decían: –¡Voy a 

tocar una jota!–, y ellos tocaban jotas y eran así y después cuando ya 

nos reuníamos las chicas pues era la letra esa, pa bailar nosotras. Una 

rueda o dos, dependiendo de la gente que hubiese, en círculo se iba 

en parejas, con los pies marcando lo que tocaba el dulzainero, bailando 

así y así, bailando con el compañero, pero todo en círculo porque había 

mucha gente. Nosotros ya no nos tocó, casi eso lo vimos y de ahí venía 

cuando decían eso de ¡mirrio! y ¡halaaaaa! Pero eso es muy antiguo, 

que eso nosotros estábamos por fuera al pie de los dulzaineros, en 

el rollo, que yo no bailé nunca, ya en la plaza, que entonces eran las 

dos ruedas esas… Los dulzaineros a un lado. Calle el rollo, en tiempos 

habría rollo, nosotros ya no conocimos bailar en el rollo era más en la 

plaza, más recogida porque hacía frío, era cuando usaban los rodaos 

y aquellas faldas las mujeres hasta los tobillos, por eso los muchachos 

iban allí a los tobillos porque ahora no necesitan subir la falda a nadie, 

ahora ya se lleva bien arriba. Y a nosotras nos tocó en la plaza, tres días 

de fiesta de Candelas y en el Cristo también había uno o dos días, era 

lo que bailamos en la plaza. Lo otro ya era en los salones que empezó. 

Y en una ocasión llovió tanto que hubo que echar paja, llovió por la 

noche y se echó paja. Estábamos bailando, así que nos poníamos…

(Isabel Belmonte de 87 años de Tordehumos. Grabado por Carlos Po-
rro el 15 de diciembre de 2016).

La presencia de la dulzaina como instrumento principal se recuerda vinculado al 
baile y a la procesión pero de vez en cuando asoman resquicios de los instrumentos 
viejos, la flauta y el tamboril tañidos ambos con destreza por un único instrumentis-
ta. De él nos contaban en Tiedra, en Peñaflor de Hornija, en Medina de Rioseco, en 
Ceinos de Campos y Aguilar de Campos, en Villabrágima, todos ellos como músicos 
desaparecidos en los años treinta del xx. En Cabreros del Monte, a la raya con Zamora 
tocaba la flauta de tres agujeros un paisano, animado por demás en las reuniones fa-
miliares que en vez de acompañarse con un tamboril, rascaba la baqueta en las estrías 
de una tabla de lavar de madera trabada bajo el brazo.



Bailes tradicionales en Valladolid

163

Medina de Rioseco. 1925

En ese recuerdo está en Villabrágima la figura de Tomás Hernández Sobrino 
(1854-1928) en su tiempo un habilidoso músico, que tocaba además la dulzaina, la 
guitarra y la bandurria, pero que sobrepasado por el tiempo de los años veinte acabó 
siendo un músico olvidado en la tan mal entendida modernidad, hecho a otros usos 
y costumbres. Como una reliquia para la organología castellana la familia conservó –y 
hoy se expone en el Museo de instrumentos de la Fundación Joaquín Díaz–, la flauta 
de tres agujeros que tocara en tiempos:

[…] me acuerdo que hacían burla de él, y mis hermanas estaban –¡Yo 

no sé porqué sale usted a tocar, que están haciendo burla de usted!–. 

Cobraba diez céntimos y todavía se escapaban allí a Trascabildo algu-

nos pa no pagarle y los señoritos Cecilio Yáñez y su cuñado Mariano 

Valdivieso y todos esos como antes bailaban aparte, a la parte atrás, 

esos siempre le daban un real. La flauta sí, la dulzaina, la flauta y el tam-

boril, la flauta que la dulzaina era otra cosa que tenían que soplar más 

pero se la prohibió el médico. También tocaba la guitarra, la bandu-

rria… (Así lo indicó Marciana Hernández, de 91 años en Villabrágima, 
en 1983 a Modesto Martín Cebrián).



Bailes tradicionales en Valladolid

164

Flauta de tres agujeros del tamboritero de 
Villabrágima. Fundación Joaquín Díaz

Músico de flauta y guitarra, grabado de Ortego para 
«Los gritos de Madrid» del Museo Universal, 1860



Bailes tradicionales en Valladolid

165

LOS QUINTOS. BAILAR LA CINTA EN TORDEHUMOS

Un detalle del ornato de la indumentaria tradicional que se ha pasado por alto 
definía especialmente algunos días festivos, al margen de las patronales fiestas y que 
entroncaba en rituales antiguos –más vinculados a los ciclos naturales y de paso en 
los estados del hombre– pero que hoy en día aún subsiste en nuestras tierras. La 
entrada en quintas, al margen de los festivos actos de bailes, meriendas, aguinaldos, 
hogueras y tallas distinguía por la indumentaria algunos momentos de la celebración 
a estos mozos. Aparecían presentados de pañuelos, cintas y sombreros alfileteados 
con el número de la consigna de entrada en el servicio militar con el que habían sido 
agraciados, aunque las más de las veces era una desgracia. Los mozos corrían los 
gallos y las cintas tocados con sombreros de galón de seda y flores, pañuelo al cue-
llo, enjaezadas caballerías de mantas y borlas, cabezadas floridas, ataharres y bandas 
cruzadas a su pecho –al del mozo– bordadas primorosamente por las madres, novias o 
hermanas pintadas con escenas de la feria, caballos y flores, la patrona del pueblo, los 
nombres de los mozos y las consabidas filacterias de: ¡Vivan los quintos! El detalle se 
mostraba y disfrutaba especialmente tras los paseos ecuestres en las fechas señaladas 
de quintería, generalmente a finales, principios de año y tiempos de carnaval con uno 
de los actos más destacados que era la carrera de las cintas. A galope tendido, corrían 
los mozos con un puntero –el palillero, a veces bellamente tallado y repintado– en 
la mano intentando atravesar la argolla que pendía de cada cinta en un cajón que 
se bamboleaba al aire asido por una cuerda a modo de tendal. En media docena de 
carretes se enrollaban dichas cintas que colgaban de una caja ilustrada con la bandera 
roja y gualda, y que, enganchadas del puntero, revoloteaban al aire con el animado 
aplauso y vitoreo de los asistentes y acababan ofrecidas a las muchachas cuando no las 
prendían los propios quintos del antebrazo hasta despojarse de ellas como regalo. La 
costumbre estaba extendida por toda la provincia, en la Churrería de Campaspero, en 
la Tierra de Campos y subsiste muy especialmente en la Tierra de Torozos (Torreloba-
tón, Villanubla, Tordehumos, Urueña, Villabrágima, Villagarcía, Tiedra, Villardefrades, 
San Pedro de Latarce o Castronuño). Tras la hazaña venía el baile:

Como los hombres gastaban mucho sombrero negro pues todos te-

nían del padre o del abuelo y llevaban sombrero y cuando sacaban la 

cinta iban con ella así, en el palillero al alcalde y se quitaban el som-

brero. ¡Ahora no! no hay protocolos. Antes se quitaban el sombrero, 

enseñaban la cinta, se la regalaban a una chica porque ahora no, al 

sobrino, a la sobrina o se las ponen a los caballos.



Bailes tradicionales en Valladolid

166

Y antes había una costumbre de un chico que al mejor estaba medio 

con una chica ennoviado, pero no eran novios y sacaba la cinta del 

grupo regalaba la cinta a esa chica. Se subía a la plaza los dulzaineros y 

decían: –¡A bailar la cinta! Entonces ese chico bailaba con esa chica. O 

sea eran las iniciativas, no teníamos ni radio, ni televisión… Había que 

bailar la cinta; se preparaba un baile después de las cintas muy bien en 

la plaza. Tocaba los dulzaineros la pieza que tocasen y claro los chicos, 

había siempre quien pa llevarles el caballo subían ya a la plaza, porque 

ahora no, es subir a la plaza, hacerse fotografías con toda la familia, 

manchar bien manchada la plaza y antes no, el caballo no era nada más 

que de cintas a casa. Siempre había una persona que les llevaba el ca-

ballo y ellos subían en grupo, chicos por un lado y chicas por otro. Pero 

se llegaban «los zarabandos» que llegaban a su paso se ponían a lo 

que es el ayuntamiento hoy se ponían a tocar, claro el chico que había 

regalado la cinta bailaba, pero se decía: –¡Hay que subir a bailar la cin-

ta!–, porque todas las cintas iban para las jóvenes, y el que tenía novia 

pues iba pa la novia, pero esque ahora no, van con los cochecitos, van 

las cintas con los sobrinos, en el cochecito del niño prenden la cinta, 

ya no hay eso que era antes…y se llevaba un alfiler y cuando había una 

Mozos de Tordehumos. Hacia 1970. Fototeca del Norte de Castilla. Colecc. Particular



Bailes tradicionales en Valladolid

167

Petición de los mozos para correr las cintas en plena Guerra Civil. Tordehumos, 1937



Bailes tradicionales en Valladolid

168

chica que tenía novio y había llevao el alfiler, claro, pa prendérselo, se 

ataba un lazo y en el lazo se ponía un alfiler de estas bonitas que to-

das teníamos de las solapas y entonces ¿esa que hacía?; tenía el alfiler 

debajo la solapa, porque sino.., era cuando la guerra: –¡Andaaa te ha 

quedao sólo el alfiler, no te ha tocao cintaaa! Eso se lo decía alguna de 

las mujeres que había ido…

(Isabel Belmonte de 87 años. Tordehumos, 15 de diciembre de 2016).

EL BAILE VIEJO EN TIEDRA

Durante muchas décadas los dulzaineros Fermín, Alejandro y Narciso Pasalodos 
apodados los cacharreros, vinculados a esta localidad –donde además desarrollaban 
su trabajo de alfarería, en especial Narciso– acompañaron las fiestas locales, el Corpus, 
los quintos y el ofrecimiento de Nuestra Señora de Tiedra Vieja. Destaca por el interés 
etnográfico y su popularidad la fiesta que festeja el 5 de febrero a la santa mártir, pa-
trona de las mujeres casadas.

Mozos y mozas de Torrelobatón. H. 1950. Colecc. Inma San José



Bailes tradicionales en Valladolid

169

En esta fiesta adquieren importancia todos y cada unos de los elementos que ador-
nan la celebración: la cuidada indumentaria, el rígido protocolo, la riqueza de la música 
y el baile y el sentimiento real de pertenencia a la cofradía y a la comunidad. Todos y 
cada uno de estos elementos se respetan, se acatan las rígidas ordenanzas de una co-
fradía que como religiosa que es, ha de cumplir unos estatutos visados por la iglesia; y 
los detalles tradicionales, heredados de generación en generación se cuidan cada año. 
Entre estos elementos destacamos los que representan un elemento festivo de primer 
orden, visibles y coloristas y que resumen en definitiva la fiesta: la rica indumentaria, 
la música y el baile.

El pueblo ha mantenido un complejo indumento tradicional, que ha ido asociándo-
se a diferentes momentos y que cambia con cada día de la fiesta. En este rico mues-
trario dentro de la tipología textil denominada, a saber usted por qué, «del alfoz de 
Toro» se entremezclan más allá otros detalles y formas con la idiosincrasia propia de 
los Montes Torozos hasta pasadas las tierras de Medina de Rioseco, camino ya de Pa-
lencia. Destaca el empleo de los manteos cerrados y rodaos abiertos de bordados po-
lícromos y picados que iluminan buena parte del paño y la estameña. Junto a ellos los 
de seda brocada, de espolinados y el rico mandil, de raso, merino o terciopelo labrado 
en lanas o sedas de colores, o generalmente con lentejuela metálica «de oro» forman-
do ramos y laureles. El pañuelo que gastan al talle varía según el momento: destacan 
los llamados de merino, de mil colores y ocho puntas enormes pañuelos alfombrados 
que abrigan por completo a la mujer. Se conservan además los de Manila bordados, 
con largos flecos de seda; los de crespón, atornasolados, de vivos colores; rosa, azul, 
amarillo, rojo, etc; pero sobre todo destacan los de «plumete», de hilo blanco o de 
colores bordados profusamente con miles de lentejuelas doradas, que en ocasiones 
van a juego de figuras con el mandil. Las clásicas mantillas negras para los oficios reli-
giosos, completan este ajuar, con amplias tiras de terciopelo y encintados de azabache 
y pedrerías, abrochadas por ricos botones de plata. El traje se adorna con gargantillas, 
anillos y pendientes de oro, afiligranados y piezas de aljófar conservadas de madres 
a hijas. Todas estas piezas se muestran en los actos religiosos, pues con ellas se asiste 
a los diferentes oficios y sobre todo se lucen en el baile, bien sea en las calles, en las 
esquinas, en la Plaza Mayor o en «el Pósito» una enorme y preciosa panera de piedra 
del siglo xviii que recoge a las águedas en algunas celebraciones.

El baile que celebran por excelencia es a son de dulzaina y tamboril y al modo del 
que imperó en esas tierras: la rueda. Huelga decir que este baile tan antiguo y propio 
de casi todos los pueblos de la comunidad apenas subsiste en otras localidades y se 
desarrollaba en parejas, formando una gran rueda que giraba mientras iban bailando, 



Bailes tradicionales en Valladolid

170

y que según lo indicara la dulzaina dejaban de bailar e iniciaban a continuación un 
paseo, acompañado únicamente por el redoble de la caja. Este desarrollo se repite 
incesantemente todos los días de la fiesta, pues el baile es siempre suelto, a manera 
de la jota.

Se conserva otro baile antiguo, el llamado de «las boleras» referido a las habas 
verdes, en compás binario que se realiza a la mitad del baile para iniciar un descanso y 
con el que se acostumbra a cobrar el baile a cada una de las participantes. El final de la 
sesión, que dura varias horas, se indica con un pasodoble que han de bailar juntas las 
dos mayordomas. Aunque la definición que oímos en esta localidad es la de «boleras» 
junto con la de habas, nada tienen que ver con el desarrollo coreográfico de las bo-
leras o el bolero que se conserva en las cercanas localidades de Pozoantiguo, Bustillo 
del Oro, Villalube o Algodre. Estas habas de los dulzaineros «los Pasalodos» se reque-
rían mucho en pueblos como Torrelobatón, Barruelo del Valle, Villasexmir y que acos-
tumbraban a tocar al finalizar el 
baile, rematando a continuación 
con un pasodoble y una gran 
jota final. Otro repertorio musi-
cal interesante se conserva en la 
procesión de la Santa, donde las 
cofradas, a ritmo lento de mar-
cha, van meciendo las andas du-
rante todo el trayecto con me-
lodías marciales que sonaban 
asimismo en otras procesiones, 
incluso en algunos momentos 
de la liturgia en el interior de la 
iglesia, en los ofertorios.

En el segundo día de la 
fiesta tiedrana se procede al 
cambio de las varas de la nue-
va mayordomía –la entrante– y 
a la despedida de la antigua –la 
saliente–, que pasa a ocupar el 
cargo denominado de diputada. 
Durante el acto, la dulzaina in-
terpreta la antigua marcha real 

El dulzainero Alejandro Pasalodos y su padre el señor Pedro 
al redoblante, 1977. Foto: Manuel Gallego Pinilla



Bailes tradicionales en Valladolid

171

durante el protocolario rito. Una vez aclamada la nueva mayordoma, han de bailar am-
bas una jota con la diputada, en un antiguo «baile de a tres», tocadas con la ceremonial 
mantilla pidiendo con insistencia la jota «de los labradores» como la más reconocida 
con el pertinente paseo de la jota y los cruces entre las tres mujeres. Junto a esta ce-
lebración otra de las fiestas principales es la octava del corpus y la traída de la patrona 
Nuestra Señora de Tiedra Vieja. Dependiendo del calendario litúrgico, los tiedranos 
celebran el jueves correspondiente el Corpus y lo conforman dos actos peculiares: la 
subasta de las posturas de la Virgen –esto es, todos los elementos de adorno de la 
procesión, andas, varas y cruces– que se realiza a la puerta de la ermita, donde los 
fieles ofrecen fanegas de trigo a cambio de portar a la Virgen; y la sopa de los pos-
tores, cuando en medio de ruidos ensordecedores producidos por los petardos, los 
asistentes pugnan por llegar hasta una cazuela de sopas de pan colocada en el centro 
de la Plaza Mayor. El miércoles se traslada a Nuestra Señora de Tiedra Vieja desde la 
ermita hasta la parroquia. El jueves por la tarde la devuelven a la ermita después de 
la procesión del Corpus y en relación a esta fiesta aparece la del ofrecimiento de las 
corderas de la Virgen a mediados de agosto. Siempre fue la dulzaina (una charanga 
ocasionalmente a partir de los años sesenta y setenta) quien, al menos en el último si-
glo, acompañara el baile y la fiesta, pues la figura del tamboritero aparece con frecuen-
cia en épocas anteriores en los siglos xviii y xix y se mantiene a principios del siglo xx, 
siendo Celestino Martín de Toro, el último tamboritero que –de manera ocasional y 
obligado por la ajustada economía de la cofradía– acompañara el baile de la rueda.

Manuela Carmuega, que fue una mujer de gran recuerdo por su gracejo y dispo-
sición para todos, ejerció el cargo de avisadora de la cofradía tiedrana durante medio 
siglo junto a su madre, y mantenedora con otra media docena de mujeres de la fiesta 
en los difíciles años ochenta cuando estuvo a punto de desaparecer. Nuestro recuerdo 
y agradecimiento desde aquí a ese puñado de mujeres que posibilitaron que la fiesta 
llegara hasta hoy con tanto lujo y riqueza.

El tamboritero Celestino Martín con las águedas de Tiedra. Hacia 1980



Bailes tradicionales en Valladolid

172

Las águedas bailando la rueda en Tiedra. 1960

Procesión con la santa, hacia 1975



Bailes tradicionales en Valladolid

173

XIV. MEDINA DEL CAMPO
DE MEDINA Y SU TRADICIÓN

D

e la comunera Medina, apenas sí quedaron las joyas monumentales pues 
del patrimonio tradicional, esquilmado, se reunieron en los años ochen-
ta los pocos testimonios que fueron recogiéndose: algunos registros a 
los dulzaineros comarcanos, el señor Arturo García, los de Cervillego, las 

entrevistas jugosas de las águedas de Medina y las recetas de los postres de harina y 
huevos, las célebres «cagaditas de gato», que recuerdan ni tan mal el aspecto de los 
deshechos de los mininos y vienen a completar el patrimonio de tradición oral de la 
villa46. Las entrevistas de A. Sánchez del Barrio salvaron del olvido muchos de estos 
testimonios:

El señor Juanito ha entrado en el baile

que lo baile, que lo baile, que lo baile

y si no lo baila medio cuartillo más:

¡que lo pague, que lo pague!

y si no lo paga que deje de bailar.

¡Que salga usted!

que le quiero ver bailar, saltar y brincar y andar por los aires

con lo bien que lo baila la moza, la moza en el baile.

La botella está en el suelo, la botella está de pies

ese que la está bailando la parte de un puntapié.

Al salir el sol, canta la perdiz

y el macho la dice: –¿Qué haces por ahí?

¿qué haces por ahí?, ¿qué haces por ahí?

al salir las flores de mayo y abril.

Eso es que ponen una botella en el suelo y la bailan con las piernas 

cruzadas, esa la he bailado yo muchas veces. Eso por San Antolín y por 

Nochebuena y por to las fiestas que había, se preparaba una juerga…

(Amparo Figueroa de unos 62 años, Elena Rodríguez de 58 años, Car-

46  Véase: Ignacio Sánchez López. «Vocabulario de la comarca de Medina del Campo». 
RDTP, 1966; J. Díaz y A. Sánchez del Barrio. Historia de Medina del Campo y su Tierra III. Ayto. 
de Medina, 1986. Pg. 465–550.



Bailes tradicionales en Valladolid

174

men, Filomena Mulas de 60 años y Pura, águedas de Medina del Cam-
po. Registro de Antonio Sánchez del Barrio del 17 de noviembre de 
1984).

Lamentablemente detalles tan bonitos como los recordados allí fueron arrincona-
dos en pro de los benditos bailes regionales que oscurecieron el antiguo patrimonio 
del baile. El castillo de La Mota era célebre –en tiempos menos célebres–, para el de-
sarrollo de los cursos de formación político–social en los que se ejercitaba el espíritu 
nacional y a donde con chocolate y naranjas, lisonjas y músicas atraían a la juventud 
medinense, que aprendía tablas de equilibrio y algunos bailes de las regiones españo-
las. Muchos de esos recuerdos, entremezclados con la tradición local, quedaron en la 
memoria de las que participaron de aquellos enredos:

…y todos los cantares que nos enseñaron las señoritas de La Mota, 

cuando íbamos a La Mota que estábamos deseando que llegara el do-

mingo pa darnos una naranja. Íbamos al castillo de La Mota a hacer 

gimnasia y nos enseñaban a cantar, nos enseñaban cantares y a rezar, 

sobre todo a rezar…

Este baile se llama las agachadas, las agachadas

y lo bailan solteras, también casadas, también casadas.

¡Ay! agáchate Pedro, agáchate Pedro

¡ay! agáchate Juan, agáchate Juan

que las agachadillas van bien bailadas.

Todo eso en corro, cuando le tocaba Juan se agachaba. Eso lo apren-

dimos del castillo de La Mota, lo primero de venir, la secretaria de Pilar 

Primo de Rivera que íbamos allí y nos daban chocolate…Nosotros éra-

mos unas crías y jugábamos. Se paraban con nosotros y un día estuvo 

una merendando en mi casa que mi madre la hizo cagaditas de gato 

a la que me llevó a Asturias. Un día las hizo cagaditas de gato ¡y las 

supo a gloria!, a bailar las jotas y cuando bajaban la bandera a cantar 

el cara el sol…

Recordaban al recopilador este grupo de mujeres, animadas y dicharacheras águe-
das, de las enseñanzas de los colectivos de Sección Femenina del castillo de La Mota 
que se tejían las cintas. En Medina también hubo danzantes de palos que actuaban en 
fiestas y reuniones al margen de las celebraciones litúrgicas, y tejían el árbol, un varal 
de dos metros rematado en una bola que llamaban «la moña» pero eso se perdió en 



Bailes tradicionales en Valladolid

175

la segunda década del siglo xx y apenas queda recuerdo. En la comarca hubo danza 
de palos en Fresno el Viejo, Nava del Rey y Pozal de Gallinas donde eran seis los dan-
zantes que paloteaban y hacían el tejido de cintas en la festividad de San Miguel. Allí 
también sabían de jerigonzas y bailes de corro:

Se bailaba al corro y una entraba dentro, haciendo corro y una dentro 

del todo. Una se ponía en el medio y bailando:

El señor Juanillo ha entrado en el baile

que lo baile, que lo baile que lo baile.

Y si no lo baila medio cuartillo pague

que lo pague, que lo pague, que lo pague.

¡Que salga usted!…–y coge a una–

que le quiero ver bailar, saltar y brincar

dar vueltas al aire;

con lo bien que lo baila ese mozo, déjale solo, solo en el baile.

(Teófila González Bragado, de 78 años natural de Pozal de Gallinas. 
Grabación de A. Sánchez del Barrio, 1982).

Jota de «los novillos» de Medina del Campo, partitura del dulzainero Daniel Esteban



Bailes tradicionales en Valladolid

176

Partitura del baile de «las agachadillas» del dulzainero Crescenciano Recio, de Pesquera de Duero, 1977



Bailes tradicionales en Valladolid

177

LA PROCESIÓN EN CERVILLEGO Y ATAQUINES

Si las bodas de ahora son un entierro de tercera, las procesiones de nuestros pue-
blos y romerías son de cuarta. Sin entidad, abreviadas a su mínima expresión, aflamen-
cadas en el peor de los casos, globalizadas sin ningun elemento de realce ni origina-
lidad, se han convertido en una feria de abril en mayo, queriendo ser y no pudiendo. 
Muchas veces los forasteros –y aún los locales– en una dejadez extrema, esperan cá-
mara en ristre a la puerta de la ermita o parroquia a la salida, imaginando que la virgen 
o el patrón, la cruz y el pendón andarán sin que nadie los lleve y las campanas se 
echarán al vuelo ellas solas en un acto milagroso. Apenas se baila, no se danza y cada 
vez se muda menos de tocas, rostrillos y mantos a las imágenes vestideras dejando 
apolillar los suntuosos trajes que con tanto esfuerzo y sacrificio regalaron los abuelos y 
los bisabuelos de tiempos pasados a su tan querida patrona.

Quien conoció esas procesiones antiguas, de fervor y de gusto, de fiesta de verdad 
añorará los mil y un elementos que rodeaban las tres o cuatro horas que antaño podía 
venir a durar una procesión de danzantes y dulzaina tocada con gusto. En ella figura-
ban algunos paloteos si en el pueblo había de ello, se danzaba la entradilla y la con-

«Los trajes de Medina». RDTP, tomo XXII, 1966



Bailes tradicionales en Valladolid

178

tradanza, se hacían castillos, torres y espadañas, se vitoreaba al santo, se le arrojaban 
flores, se danzaba de cara a él y se le rodeaba sin dejar el machacón ritmo del tamboril 
que hacía entrar en catarsis a los propios bailadores. Se rajaban castañuelas en un 
constante repiqueteo, se bandeaba el pendón que, en ondulantes vaivenes, acababa 
reverenciando a un palmo del suelo al santo titular con el mozo rodilla en tierra; se 
subastaban los banzos, los delanteros y los traseros, quien metiera el estandarte en la 
iglesia y quien colocara la talla en su altar y hornacina, se cantaba la salve o los gozos, 
se bebía y refrescaba el gaznate y se disfrutaba como si no hubiera un mañana ni más 
procesión en todo un año.

A colación traemos varios relatos de estos modos de adorno de la tradición, reflejo 
de diferentes momentos y visiones que se desarrollaban en la pequeña localidad de 
Cervillego de la Cruz:

El dulzainero era de aquí del pueblo. Primero hubo uno que se llamaba 

Félix López y el tío Eloy, Alonso, que era la dulzaina del pueblo y luego 

hubo uno aquí que se llamaba Julián Paniagua y deben de tener una 

orquestita y la música que traían era de Fuentesaúco, cuando nosotros 

y luego ya ha venido la música de Madrigal de las Torres el baile de 

la noche, pero por la mañana salían a dar la arbolada que decían por 

todas las calles dando la rebolada; en esta casa se echaban una copa 

y así. Ahora la fiesta de san Juan degollado también salía la procesión, 

la dulzaina y tol mundo bailando al santo, los hombres y cuando les 

parecía decían: –¡Abajo el santo!– y a bailar. Ahora ya nada… Hubo un 

año que vinon unos de Madrigal vestidos de blanco… Y el tío Melchor 

Medina y esos se mataban a bailar, el tío Manuel; el que tocaba el 

tambor era Bernardino, la gaita que decíamos nosotros a la dulzaina, 

la charambita, aquí hubo muchos aficionados. Mariano Garrido toca-

ba y decía: –¡Rau cataplau que te mato!–, y contestaba el otro con la 

dulzaina: –¿Y porqué le has de matar tararí tararí tarará?–. Este pueblo 

está ahora muerto y también antiguamente había baile de pandereta 

por las aguedas tocaba la tía Pilar, los carnavales y iban a enterrar la 

sardina…

Para cantar Bobadilla,

para bailar Cervillego,

pa valientes Blasconuño

para feos Lomoviejo.



Bailes tradicionales en Valladolid

179

(Urbano Jiménez de 80 años de Cervillego de la Cruz. Recopilación de 
Joaquín Díaz, Roberto Jiménez, J. Luis Alonso Ponga y A. Sánchez del 
Barrio en 1984).

[…] en la procesión todo el mundo bailando delante del santo y baja-

ban el santo y tirándole claveles y flores al santo y todos bailando y el 

cura esperando. Todo jota, todo jota y se decía. –¡Viva san Juan dego-

llao!, ¡viva san Roque y el perro!

(Julián Paniagua de 62 años, dulzainero de Cervillego de la Cruz. 22 de 
agosto de 1984. Registro de Antonio S. del Barrio).

Era con la dulzaina y era el Tanano, que en paz descanse, que bailaba 

delante, Constanciano, ese y el tío Santiago bailaban la jota de cojo-

nes. Delante el santo y a la puerta la iglesia ya era la despedida y tol 

mundo: –¡Viva san Juan degollao!– o –¡Viva la Cruz de mayo!– ya entra-

ba y a merendar. Era bailar la jota na más y al son de la dulzaina iban 

bailando. Era continuo pero daban la vuelta a meterse a la iglesia…

(Pedro Pérez de 72 años de Cervillego de la Cruz. Registro de A. S. del 
Barrio, el 30 de abril de 1984).

En Ataquines, como en las localidades circunvecinas se danzaba en la procesión 
a la Virgen. Los entusiastas y enfervorecidos devotos no cesaban en el trayecto de 
danzar y apagar la sed con los brindis a la patrona que se festejaba el 3 de mayo, con 
procesión además de bailes y toros. Recuerda la memoria un detalle gracioso:

[…] y en Ataquines la Morenita, la Virgen, sale la procesión por la ma-

ñana y se mete a las cinco de la tarde. En una fachada dejan la cruz, en 

la otra los ciriales y luego la Morenita la bajan abajo, al suelo y alrede-

dor bailan unas jotas y paran y le dicen: –¡Un trago por la Morenita!, ¡y 

otro trago por la Morenita!–. Y otros, y le dicen otros: –¡Mira Morenita, 

como no me des tantas fanegas de trigo, te jodes que no te bailo al 

año que viene…!

(Teófila González Bragado, de 78 años, natural de Pozal de Gallinas. 
Grabación de A. Sánchez del Barrio realizada en Medina del Campo 
en 1982).



Bailes tradicionales en Valladolid

180

Rondalla de Nava en la Casa del Pueblo, 1936. Archivo Municipal de Nava



Bailes tradicionales en Valladolid

181

XV. NAVA DEL REY
LOS BAILES DE LA PANDERETA DE LOS NAVARRESES

R

eferíamos hablando de los bailes de salón lo que acontecía en Nava. El 
baile antiguo de La Nava del Rey, lo conocimos en dos espacios, en la Plaza 
Mayor y en las sesiones de la velada en los salones cerrados. En la Plaza 
Mayor los dulzaineros figuraban pagados por el ayuntamiento mientras la 

gente bailaba «alrededor de la plaza» como recordaba la señora Eusebia Rico, a los 
folkloristas Joaquín Díaz y Delfín Val. La señora Eusebia «la pollerina», pues sus padres 
eran originarios de Pollos, cantaba además en las veladas las jotas con pandereta, 
acompañando a la guitarra, violín y bandurria. Se dedicaba a cantar y bailaban las 
muchachas en la sala de Rueda y La Nava. Ganaba cinco pesetas a la noche, de once 
a doce años: –¡Avisad a la pollerilla!, decían los vecinos cuando el baile estaba en su 
máximo fragor. Celedonio y Celestino de La Nava, con guitarra y violín. En cambio los 
dulzaineros que venían eran de Avila y Segovia. Ella rebrincaba la pandereta para las 
jotas y los agarrados. La jota la defendía entre otras tonadas con el romance de La 
baraja de los naipes al que añadía un estribillo bailable:

Para cantar la baraja, señores, pido atención

los dolores de María y de Cristo la Pasión.

Las cartas de la baraja yo considero en el as,

que siendo Dios trino y uno como él no puede haber más.

En el dos yo considero aquella suma belleza

que como el Verbo encarnó tuvo dos naturalezas.

En el tres yo considero, fe, esperanza y caridad

y también las buenas obras que al cielo nos llevarán.

En el cuatro considero y esta sí que es cierta y clara

las tres personas distintas y la Trinidad sagrada.

En el cinco considero y siempre considerando

las cinco llagas de Cristo de pies, manos y costados.

En el seis yo considero por ser carta más hermosa

la Muerte y Pasión de Cristo angustiada y dolorosa.

En el siete considero y es que me sirva de guía

la Muerte y Pasión de Cristo, los dolores de María.

En la sota considero aquella infeliz mujer

que de la fruta vedada Adán se la dio a comer.

En el caballo contemplo, desnudo y avergonzado



Bailes tradicionales en Valladolid

182

fue vestido por la gracia, desnudo por el pecado

donde Longinos le dio la lanzada en el costado.

En el rey yo considero hombre de tanto poder,

siendo Rey de cielo y tierra sea obligado a padecer.

Jugadores que jugáis y siempre queréis ganar

las cartas que os he dicho bien os podéis acordar.

Jugadores que ganáis y el jugar os gusta bien

quien nos ha juntado aquí nos junte en la gloria. Amén.

Tengo un as, tengo un dos, tengo un tres

tengo un cuatro y un cinco y un seis,

tengo un siete, una sota, un caballo,

tengo un rey, con la espada en la mano.

(Eusebia Rico Vicente de 91 años, natural de La Nava. Grabada en Va-
lladolid por Joaquín Díaz y Delfín Val, en 1977).

No olvidamos entre el corpus navarrés la recién recuperada danza de palos por el 
grupo local «El cribero» junto con un tejido de cintas y la espadaña, emblemática dan-
za que bailaban los antiguos danzantes subiéndose unos encima de otros. Poco más 
hemos conocido ya, pero entre otro lujo de costumbres está la bajada de la querida 
imagen de la Inmaculada Concepción de la ermita al pueblo, en un carro de mulas que 
acompañan los devotos subidos a lomos de un caballo, tocados con un pañuelo anu-
dado a la cabeza y las puntas a la nuca, en un casi único vestigio actual de la antigua 
indumentaria castellana.

Acordeonista acompañando la recogida del grano en la Nava del Rey, 1940. Archivo José M. Rodríguez



Bailes tradicionales en Valladolid

183

XVI. OLMEDO
BAILE DE BODA EN OLMEDO: LA JERIGONZA

A

unque es Olmedo una villa más que considerable de aspecto y tamaño, 
con dinámico vecindario y desarrollo urbano para con el resto de la comar-
ca –ronda los 3500 habitantes– conservó hasta hace poco tiempo muchos 
elementos de su pasado rural, agrícola y de tradición y que fue salvado en 

parte gracias al trabajo infatigable de un hijo del pueblo, músico y maestro, en los años 
ochenta y noventa. A Manuel Rodríguez, componente del histórico grupo Folk Pan de 

Centeno le debemos que, por fortuna, además de cantar los arreglos musicales de 
este tipo de agrupaciones, se dedicara a la recopilación de muchos materiales sonoros 
de ésta y otras localidades cercanas. Gracias también a la memoria de las olmedanas 
Tecla García y Tere Molpeceres (y Severina Torres, Lucía Mera, María Alonso y algunos 
otros vecinos) este pasado se ha perpetuado para el futuro en la viva voz de los que 
fueron sus protagonistas. Años antes Eusebio Goicoechea grababa a Lorenza Conde 
Vallejo, del mismo modo que Antonio Sánchez del Barrio recogiera casi un centenar de 
canciones en la villa y todavía años después el amor a esta tradición volvía y sería Este-
la Martínez quien seguiría recogiendo otros testimonios locales, que nosotros mismos 
documentamos en ese tiempo del 2000 en todo el alfoz en Puras, Aguasal, La Zarza, 
Bocigas, Llano y Fuente Olmedo, donde aún cantaban unas melismáticas y exquisitas 
tonadas de ronda para primavera, propias de un selecto cancionero musical conserva-
do por Exuperio Hernández, Benita Aguado, Emilia Ruiz de la Zarza, Juventino Ramos, 
Bernardina Benito, Demetrio y Luis Nieto, Adoración Nieto, Felipa Nieto, Arsenio Rin-
cón de Aguasal, Pedro Sanz y Emilio Minguela de Fuenteolmedo, Guadalupe Ramos 
y Angelines García de Bocigas, Mariano Sánchez, Asunción Martínez, Leonor Gómez, 
Rosa Padrones y Enriqueta Gómez. Un puñado de vecinos que dejaron medio millar de 
tonadas, romances, coplas, villancicos y demás clasificaciones temáticas.

De entre esas memorias referidas las de Tere Molpeceres y la señora Tecla sobre-
salían por la frescura y el conocimiento de la interpretación. De esta última afloró de 
pronto, principiado de otro tema similar pero más moderno, una jerigonza de baile, 
cuya genuina versión casi había sido suplantada –como en muchas partes de la Penín-
sula– por el conocido juego infantil:

El señor Juanillo ha entrado en el baile

que lo baile, que lo baile, que lo baile

y si no lo baila medio cuartillo más.

Que lo pague, que lo pague…



Bailes tradicionales en Valladolid

184

Pero cantábamos el fraile cornudo este, ese tién que bailar to los que 

están alrededor que si no, no. Estamos en la reunión que sea y entra el 

fraile, amos, el primero, el fraile:

Está la jeringosta en el baile con su jeringosto

con lo bien que lo baila ese mozo yo digo cantando

a ese mozo le gusta bailar, el fraile cornudo,

cornudo fraile,

busca una amiga que te acompañe –y sale y coge una–,

que la quiero ver bailar, saltar y brincar

y andar por el baile

fraile cornudo, cornudo fraile…

Con lo bien que lo baila la moza yo digo cantando

a esa moza la gusta bailar, el fraile cornudo, cornudo fraile

déjala sola, sola en el baile –la deja él y se queda ella sola–.

¡Ay! con lo bien que la baila esa moza, yo digo cantando

esta moza le gusta bailar, cantar y brincar

y andar por el baile, fraile cornudo, cornudo fraile

busca un amigo…

Y ella coge a otro que la acompañe y así va todo en rueda van cantán-

dolo y bailándolo, eso cuando había una boda entonces como no había 

otra cosa. Cuando bodas o reuniones…

(Cantado por la señora Tecla García de 86 años. Grabado por Manuel 
Rodríguez Centeno y A. Sánchez del Barrio en agosto de 1984).

Cantaba algunas jotas y recordaban que en los carnavales solían venir a danzar el 
paloteo de otras localidades. También cantaba y bailaban por las calles en los encierros 
de San Miguel la tonada de «A por ellos» que hoy en Cuéllar se hace casi himno y que 
asimismo cantaban en Peñafiel todos los vecinos en los encierros. Venía «la charambi-
ta» para la fiesta:

A por ellos, a por ellos,

a por ellos que se van

unos están en la Dehesa

y otros en el Arrabal.

Ya se siente la dulzaina

ya retumba el tamboril

y a eso las seis de la tarde

ya los tenemos ahí.

Iba la dulzaina delante y el 

tamboril...



Bailes tradicionales en Valladolid

185

Ilustran estos comentarios dos fotografías de otros tiempos abandonados, que no 
perdidos, (como los sones y tonadas de la señora Tecla) que dan idea de los instrumen-
tos que en el pueblo se emplearon para las canciones y bailes del convento Concep-
cionista de Olmedo, exclaustrado y abandonado por las últimas hermanas en el 2006, 
después de cinco siglo de permanencia. En sus celebraciones festivas acompañaban 
con cánticos los villancicos y con los instrumentos que guardaron y hoy se hallan des-
perdigados entre otras congregaciones. Serían fabricados como regalo y detalle hacia 
las Madres, por artesanos locales o por algún pastor aficionado –que lo eran todos– a 
labrar a punta de navaja cascapiñones y sellos del pan. De esos tiempos regalados 
conservaban las monjitas unas castañuelas en donde se leía «Soy del conbento de la 
Inmaconcepcion» a cuyos repiqueteos bailaban las sonajas de unas grandes pandere-
tas embellecidas de colores bruscos y papelillos de sedas47.

47  Con dulzainas y zambombas cantaban en Olmedo en Navidades: «Crónica de una 
gacetilla sobre la misa del Gallo en Olmedo y el baile en el Salón, dulzaina y zambomba para 
celebrar la venida del Hijo de Dios». (Norte de Castilla, 6 de enero de 1874).

Castañuelas del convento de las Concepcionistas de Olmedo. Foto: Carlos Porro



Bailes tradicionales en Valladolid

186

Panderetas para las navidades. Convento de las Concepcionistas
de Olmedo. Foto: Carlos Porro



Bailes tradicionales en Valladolid

187

XVII. PORTILLO Y LA TIERRA DE 
PINARES

DANZAS PARA EL CORPUS EN ARRABAL DE PORTILLO

L

a revista «La Resina» (editada en Mojados entre 1980 y 1984) supuso un im-
portante acicate a los usos y costumbres, al desarrollo y a la noticia comarcal 
de Pinares (básicamente en relación a las localidades cercanas de Arrabal, 
Alcazarén, Mojados, Aldea de San Miguel, Aldeamayor de San Martín, Ma-

tapozuelos, La Pedraja y Portillo) y se ocupó de atender el interés cultural y local. En 
uno de los artículos leíamos hace tiempo las referencias a las danzas de la procesión 
de Arrabal aún ritualizadas a pesar de haberse transformado en tocatas de jotas más 
propias de baile de calle y verbena en las últimas décadas.

El vecino Esteban Garrote fue el último en danzar en las procesiones del Corpus 
de Arrabal hasta la recuperación reciente. Contratado por la cofradía, usaba como 
instrumento un látigo en cuya punta colgaba un trozo de lana o rabo de algún animal, 
y vestía un traje de colores contrapeados, de calzón y casaca, haciendo «la zarrago-
na» encargado de guiar a los danzantes. A la documentación escrita nos remitimos 
siempre para buscar más datos de la costumbre. Al parecer hubo danza en Arrabal de 
siglos atrás vinculada a la Cofradía Sacramental y de Ánimas como indica primeramen-
te Carmen Muñoz Renedo48. Se conservan en el Archivo Histórico Provincial los libros 
de cuentas, cabildos e inventario de la Cofradía Sacramental y de Ánimas y en ellos 
las jugosas referencias a la música y la danza que nos ocupan. En Arrabal tenía lugar 
el día llamado del domingo de ánimas, (el domingo siguiente al jueves del Corpus)49, 
referenciado desde finales del siglo xviii con habituales cargos de la música que acom-
pañaba los diferentes rituales de la cofradía: pasacalles y procesión con danza o sin 

48  «La cofradía Sacramental y de Ánimas de Arrabal de Portillo» (Valladolid), RDTP, XXII, 
1967, pg. 383–391.

49  1736 costes de una carraca por tocar los oficios y en 1799 los gastos de la 
contratación de un organista. 1829 378 reales de colaciones de dos fanegas de avellanas y lo 
demás de peras y nueces que se han gastado en los dos cabildos generales.



Bailes tradicionales en Valladolid

188

ella50 y otros detalles de la organización de los eventos o de los problemas que surgían, 
sus bienes y propiedades.

La fiesta sacramental, era y sigue siendo, una de las más importantes en el calen-
dario litúrgico de los vecinos de Arrabal de Portillo –o de Reoyo Arrabal como se de-
nominó hasta 1889–. Fiestas, danzas, verbenas, convites, cambios de vara y refrescos 
se celebran estos días, que se señalaban con el adorno de las calles y la búsqueda de 
danzantes como se encargaba de recordar la propia cofradía días antes del festejo:

[...] y que dicho maiordomo disponga la danza siempre que se permita 

para dicha procesión sacramental y demás cosas necesarias y que to-

dos los vecinos cofrades limpien y henrramen las calles lo mejor que 

se pueda... (Cabildo del 2º domingo de cuaresma. Libro de cabildo, 
1800).

Desde 1800 aparecen de manera anual, los pagos al tamboritero (instrumentero) y 
a los danzantes por hacerse cargo de la procesión de este domingo, generalmente a 
partes iguales, o sea que cobraba lo mismo el músico –habitual tocador de flauta de 
tres agujeros y tamboril– y los danzantes51. Los danzantes acompañaban la procesión 
en grupos de seis y ocho hombres52 que ocasionalmente acudían a danzar a otras ce-

50  1799 instrumentero más son datta treinta y tres reales que anualmente se dan a este 
instrumentero por tocar en la procesión sacramental.

51  «1802 instrumentero 33 reales, 33 reales de la danza; 1803 más es data cuarenta y 
cuatro reales que a pagado del instrumentero por tocar el tamboril en la prozesión del domingo 
de ánimas; 33 r danzantes; 1804 10 reales que se dan al sacristán por tocar a la memoria toda 
la noche; instrumentero más es data 44 r que se dieron al instrumentero por tocar el domingo 
de ánimas en la procesión (ese año no hay gasto de danza); 1805 instrumentero y no hay 
gasto de danza; 1806 44 r. del instrumentero y 33 reales de la danza; 1807 44 instrumentero 
y 44 de danza; 1808 no hay gastos de danza ni tamboril; 1809 44 reales del instrumentero; 
1810 30 reales del instrumentero; 1811 44 reales del instrumentero; 1812 44 reales del 
instrumentero;1813 44 reales del instrumentero y 40 reales de danzantes; 1814 11 reales de la 
danza; 1815 44 reales del instrumentero; 1816 más 58 que dieron al tamboritero y danzantes 
por tocar y danzar en la procesión del domingo de ánimas los cuarenta del instrumentero y los 
restantes a los danzantes; 1817 más es data 80 r que se dieron al tamboritero y danzantes por 
tocar y danzar en la procesión del domingo de ánimas, cuarenta al primero y los otros cuarenta 
a los segundos y 1818 tamboril y danzantes 40 y 40 r».

52  En el inventario de 1802 aparece reflejada la propiedad de «diez libreas de 
danzantes», una para cada danzante, aunque pudiera tratarse de alguna más de repuesto o 



Bailes tradicionales en Valladolid

189

lebraciones en el pueblo, contratados fuera de él y cuyo alquiler de la ropa suponía un 
incremento –a veces cuantioso– en las arcas de la cofradía:

1814 botarga más cuatro reales que dieron a la botarga que llevaron a 

Santiago del arroio y Aldea de San Miguel

1815 44 reales instrumentero más dos reales que dieron los de Santia-

go por la botarga y 10 reales de danzantes

En 1817 (anotado como gasto en las cuentas del año siguiente) aparece la última 
partida destinada a nuestro medieval músico de flauta y tamboril pues desde ese año 
pasaría a ser sustituido por el dulzainero, por gusto, moda y disposición general:

Tratóse también de la danza y habiendo salido a la vara Víctor Molpe-

ceres la puso en lo que era costumbre pagar en la misma cofradía ad-

mitióse por no haber habido mejora alguna hecha a favor de la cofradía 

para esta danza puesta por dicho Víctor. Salió también a la vara Tomás 

Olmedo Domínguez diciendo quedaba de su obligación y cargo traher 

instrumenteros que tocaren dulzaina en lugar de un tamborilero como 

se ha hecho hasta aquí. Admitió dicho Cabildo general sus propuestas 

y en consecuencia reconociendo que se seguirían maiores gastos a la 

cofradía a fin de alibiarla y en honrarla quanto fuere posible diferentes 

cofrades ofrecieron las cantidades siguientes (…) y si para la satisfación 

de los dichos instrumenteros faltare alguna cantidad ofreció el cabildo 

se pagase del fondo de la cofradía e igualmente ofreció el maiordomo 

el sustento para ellos. También se trató de traer cohetes para tirarse en 

todo el tránsito de la procesión.

(Cabildo general del 2º domingo de cuaresma,19 de febrero de 1818)

Todo un relato clave de lo que empezaba a ser habitual en las cuadrillas de danzan-
tes, la sustitución del tamboritero por el dulzainero, que imaginamos llevaba también 
tiempo haciéndose cargo de los bailes públicos y de la rueda de los domingos y días 
de fiesta. En la toma de cuentas siguiente y en el cabildo general del señor Hermó-
genes Serrano mayordomo de esta cofradía el 31 de mayo de 1818 se recogen más 
datos acerca de lo que suscitaba el aumento de gasto de la nueva formación musical:

de otras que a mayores se confeccionaban para los músicos y botargas que acompañaban a la 
cuadrilla.



Bailes tradicionales en Valladolid

190

Más ochenta reales que también pagó dicho maiordomo como se hizo 

la ... en el cabildo general y a los instrumenteros de la dulzaina ade-

más de lo que los cofrades ofrecieron en dicho cabildo de forma que 

aunque la cofradía podrá seguírsela algún perjuicio por ser estos más 

costosos que lo hubiera sido un tamboritero con las cantidades ofre-

cidas solo ha venido a satisfacer los cuarenta reales que de costumbre 

siempre ha satisfecho por esta razón a unos y otros… Por último, ha-

biendo faltado para satisfacer a los instrumenteros de la dulzaina una 

corta cantidad por no gravar a la cofradía fuera de lo que tiene de cos-

tumbre en cuio supuesto en el cabildo anterior ofrecieron diferentes 

cantidades los cofrades que en él están ...(ilegible) se vendieron en la 

casa del maiordomo del sr Hermógenes Serrano dos cangilones de la 

cofradía y con su importe quedaron satisfechos dichos instrumenteros 

y habiendo quedado otros dos de aquellos a propuesta de Blas Mol-

peceres y José González cofrades alfareros que ofrecieron reparar esta 

falta haciendo para aumento de la cofradía otros cuatro se remataron 

en dicho cabildo los referidos dos restantes en él, siendo abad de esta 

cofradía el Rvd D Fndo de la Iguera y daré en la cantidad de ocho 

reales de vellón.

Serían los propios cofrades –algunos de ellos alfareros en la habitual ocupación 
local– quienes por gusto y gana asumirían la cuantía a mayores del gasto originado. Al 
año siguiente parece suscitarse la misma problemática, el gasto aumentado por la con-
tratación de la dulzaina. Así parecía en el cabildo del segundo domingo de Cuaresma, 
de 1 de marzo de 1819 y en 1820:

Concluido y sentado en la forma referida se pasó a tratar de otros 

temas. Empezóse por las relaciones de algunos que solicitaban se les 

admitiese en esta cofradía y habiéndose verificado hasta siete de ellas 

dijo el señor maiordomo que siempre que se verificase poder tener 

como ha tenido siempre esta cofradía su danza que Víctor Molpeceres 

había puesto en lo acostumbrado en el presente cabildo se obligaba 

a sustentar con todo el gasto a los músicos que tocasen la dulzaina y 

por vía de aliviar a la cofradía de lo que dichos músicos les había de 

dar ofrecía 10 reales más. Enseguida ofrecieron varios cofrades algunas 

cantidades en la forma siguiente... (1819).

Y en el libro de cuentas se recoge que:



Bailes tradicionales en Valladolid

191

1819 Más dio en data 80 r que dio a los referidos danzantes e dulzai-

neros instrumenteros por tocar y danzar en la procesión del domingo 

de ánimas 40 a los primeros y los mismos a los últimos con advertencia 

que aunque los instrumenteros fueron ajustados en 160 han sido en-

teramente satisfechos con los escotes y gracias que ofrecieron varios 

cofrades como consta en el anterior cabildo.

La cofradía mantiene el mismo gasto por la música de 40 reales varios años más, 
siendo la demasía asumida por los cofrades, el mayordomo o incluso por otras cofra-
días que también participarían en la solemne procesión, como la del Dulce Nombre 
del Niño Jesús. Esta cuantía fija por el gasto de la música se mantuvo hasta finales del 
siglo xix53. Aunque por lo general siempre aparecen dulzaina y tamboril para la proce-
sión no siempre es posible la danza, por el corto caudal de la cofradía:

En Reoyo Arrabal de la villa de Portillo a 3 de marzo de mil ochocientos 

y veinte y dos se juntaron en cavildo general la cofradía y cofrades del 

Santísimo Sacramento y Ánimas sita en la iglesia de San Juan Evange-

lista de dicho arrabal para efecto de tratar (como se tiene de costum-

bre) cosa conbenientes al Stº servicio de Dios Nuestro Señor y vien de 

53  «1820 cuentas danzantes Más dio en data 36 reales de los 40 que es costumbre 
pagar a los danzantes de la procesión del domingo de ánimas por haber puesto la danza en 
el segundo cabildo de esta cofradía Ermenegildo Molpeceres con la rebaja de 4 reales de lo 
acostumbrado; Instrumenteros de la dulzaina más dio en data 40 reales de que la cofradía 
abona a los instrumenteros que tocan la referida procesión aunque dichos instrumenteros han 
costado 160 reales fue escotada la demasía entre los individuos de la cofradía de este año.
1821 Danzantes 40 reales; Instrumenteros de la dulzaina más otros 40 reales que también se 
abonan a los instrumenteros de la dulzaina por tocar en la referida función y procesión del 
domingo de ánimas pues aunque dichos instrumenteros o tocadores han costado 130 reales 
esta demasía ha salido de lo que acostumbran los oficiales de la cofradía del Niño o Dulce 
nombre de Jesús y de entre los individuos que componen la cofradía.
1822 40 reales dulzaina de 130 reales que costaron los dulzaineros, gasto asumido por el Dulce 
nombre de Jesús y los cofrades y en 1823 se anotan 40 reales de gasto por tocar la función 
y la procesión (100 reales costaron los dulzaineros cuyo gasto fue asumido en su demasía 
nuevamente por la cofradía del Dulce Nombre de Jesús)».

Los 30 ó 40 reales de gastos del dulzainero aparecen en 1824, 1825, 1826 (40 r), 1827, 1828, 
1830 (40 r), 1833 (40 r), 1839 (40 r), 1834, 1835, 1836, 1837, 1838, 1843 (30 r), 1845, 1848, 
1852, 1853, 1855 (30r) de 1856 hasta 1874 (30 r) y por la danza –que no todos los años 
aparece–; lo mismo en 1824 a 1828 (40 r), 1830 (30 r), 1840 (40 r), 1832, 1835, 1836, 1837 (28 r), 
1855 (aparecen como los instrumenteros de la dulzaina) y de 1856 hasta 1874 (30 r).



Bailes tradicionales en Valladolid

192

las almas del purgatorio a la utilidad, conservación y aumento de dicha 

cofradía y especialmente de disponer de la forma y modo más solemne 

que en el domingo titulado de ánimas se ha de celevrar su festividad y 

procesión sacramental y así todos juntos a una voz dixeron que todo se 

hiciese en la ora y manera acostumbrada que se pague a los Sres Cura 

y Beneficiado por su asistencia lo que esta cofradía tiene señalado que 

el Sr Mayordomo trate y disponga traer danza (siempre que se permi-

ta) para dicha procesión mandando a los cofrades barran, limpien y 

enrramen las portadas y calles del tránsito de ella y al mismo tiempo 

adornen las ventanas o valcones con colgaduras lo más decente que 

puedan y para que conste esto dijeron y lo firmo por estar enfermo el 

secretario en su nombre Luis Rodríguez Pérez.

(Cabildo general del 2º domingo de cuaresma del 3 de marzo de 1822).

En estas circunstancias la danza varía de unos años a otros, siendo necesaria la 
postura de la misma por parte de los cofrades, esto es, hacerse cargo de ella en su-
basta y comprometiéndose el cofrade o mayordomo que se queda en precio con ella, 
buscando danzantes y para ello la cofradía ayudaría económicamente con los 40 reales 
indicados y con la ayuda de otros cofrades o las propinas que pudieran recogerse 
por las danzas protocolarias54. Así dependiendo de los mozos la cofradía adornaba la 

54  Carmen Muñoz recoge estos datos en su artículo, precisos datos, del 1er libro de 
Cabildo que no hemos podido consultar por haberse despistado, indicando que se inicia esta 

Danzantes del Arrabal. RDTP, tomo XXIII, 1967



Bailes tradicionales en Valladolid

193

procesión con danzantes más organizados, más comprometidos o con cuadrillas casi 
profesionales de paloteo como recoge Carmen Muñoz en el primer libro de cabildo en 
1847 donde «Julián Pérez puso la danza en lo que la Cofradía acostumbra dar, con la 
condición de tener palotes y formar cordón». La situación se complicaría en los años 
en los que la cofradía se vería obligada a recortar los gastos incluso los ofrecidos a los 
mayordomos para el sustento de la danza55 lo que originaría numerosos enfrentamien-
tos entre cofrades, danzantes y mayordomos:

costumbre de la subasta de la danza en 1823. En ese año «salió a la baja Eusebio Toquero 
y puso la danza en lo acostumbrado», pero el mayordomo hizo cargo a los cofrades de la 
imposibilidad de suministrar a la cofradía «y que no habría danza a no ser que alguno voluntaria 
y gratuitamente la pusiese».

55  En uno de los acuerdos de 1842 se recoge que «También se rebajan 23 r de los 73 
que el sacristán tenía por esta cofradía por tocar a las ánimas y órgano en las funciones de esta 
cofradía y igualmente se dispuso se rebaje 10 a los instrumenteros de la dulzaina de los 40 que 
se abonaban del mismo modo an dispuesto también se rebajen en otros 10 reales el postor de 
la danza de los 40 que abonaba la dicha cofradía».

Esteban Garrote «la zarragona», Revista La Resina, 1982



Bailes tradicionales en Valladolid

194

[...] para evitar disputas y altercaciones entre los hermanos cofrades 

relativos a la danza y danzantes, se ha acordado por todos los cofrades 

que el postor quede con obligación de buscar a los danzantes, asen-

tarse con ellos en el día de San Marcos como es costumbre, y si para 

ese día no lo verificase dicho postor pagará una libra de cera y media 

el danzante que quede escrito y no lo cumpla, todo para aumento de 

dicha cofradía.

(Primer libro de Cabildo, 1830).

La informalidad de los danzantes obligó nuevamente a recordar el compromiso en 
el nombramiento del mayordomo «[...] para este año de 1853 y parte del 54... en el 
acto se presentó Pedro López postor de la danza con los ocho danzantes... habiéndo-
les antes advertido el acuerdo que el que faltare a dicha danza no siendo por enferme-
dad o ausencia pagaría media libra de cera para dicha cofradía»56.

Los seis u ochos danzantes salieron hasta no hace muchas décadas delante de la 
custodia y el cuadro venerado que representa la custodia sacramental con dos angeli-

56  Muñoz Renedo, C. «Cofradía Sacramental y de Ánimas de Arrabal de Portillo» RDTP. 
Tomo XXIII, cuadernos 3º y 4º pg. 391 y siguientes, 1967.

Danzando delante del carro triunfante. RDTP, tomo XXIII, 1967



Bailes tradicionales en Valladolid

195

tos al pie57. Danzaban a los sones de la entradilla, vestidos de «blanqueta», esto es con 
camisa blanca y pantalón oscuro, pañuelo al cuello y alpargatas de cintas rojas aunque 
recoge Carmen Muñoz que antes recordaba la gente que gastaban enagüillas blancas 
con tiras bordadas. De la danza se conserva el traje de la zarragona, en colores rojos 
y rosas, contrapeados en pantalón y casaca y con la referencia del inventario de 1852 
donde aparece «una librea de estambre para la zarragona» volviendo así al principio 
de esta historia.

57  Desde entonces fue fundamental la presencia de la danza y se insiste a los 
mayordomos que dispongan de ella y así ocurre en el cabildo de 1854 « [...] que para mayor 
culto y veneración de ella su mayordomo disponga tener danza para dicha procesión» y en el de 
1867 « [...] para que el domingo titulado de ánimas se ha de celebrar su festividad y procesión 
general previniendo al Sr mayordomo que para mayor culto y veneración procure tener danza 
durante dicha procesión encargando a los cofrades barran y enramen las calles y adornando 
sus casas con colgaduras decentes y unánimes contestaron que todo se practicase según la 
costumbre antigua y fue concluido el cabildo y yo como secretario de la ya citada certifico y 
firmo Pedro Regalado de la Peña». La danza será fundamental en ésta y en otras localidades 
bien con danzantes cualificados bien con los devotos como ha sucedido y viene sucediendo en 
las procesiones actuales. A este respecto de la voluntariedad de la danza leemos en Tiedra en el 
libro de la Cofradía del Corpus Christi de 1733 donde se recoge que: «Ordenamos que para el 
exterior culto y solemnidad de nuestra fiesta mayor haya de haber tamboril u otro instrumento 
que mueva al exterior regocijo y si no se pudiese tener danzas por el corto caudal de la cofradía 
y su mayordomo sean convidados algunos mozos para que vayan bailando en la procesión a los 
cuales después de ella se les de algún refresco».

Partitura de la Entradilla. RDTP, tomo XXIII, 1967



Bailes tradicionales en Valladolid

196

De aquellos directores de danza se conserva como ya dijimos en Viana de Cega, en 
la procesión de San Roque, la figura del cintero, un viejo bailador que a latigazo limpio 
recoloca a los danzantes en su sitio, en las filas del trayecto y ordena el cabal desarrollo 
de la misma evitando que la danza se pervierta en gesticulaciones vanas y el deshacer 
de desaforados e incompetentes danzantes, pues en el florido lance iba el prestigio de 
los bailadores, de la cofradía y de la fiesta en general.

LOS FANDANGOS DE DULZAINA Y LOS BAILES 
ASENTADOS DEL PUJA

…El parrillano, de estos bailes asentaos y jotas…Iban cuatro alguaciles 

pa pedir por las casas con una espada en Nochebuena, que hacían tres 

días de fiesta y baile, y el tercer día salían los mayordomos a pedir y 

por el día salían los alguaciles pidiendo también con unos canastos y 

les daban melones o calabazas, trigo, en fin y el día del remate lo re-

mataban y sacaban un duro entonces.

(Félix Inaraja, Puja, de la Pedraja de Portillo. Entrevista de Elías Martí-
nez y Carlos Porro en 1992).

Bajo la denominación de fandangos se conoce un tipo de baile ternario en Segovia, 
aunque el tío Cerillas de Lastras los denominaba medias jotas, Marazuela bailes llanos 
o parados, y en Fuentepelayo bailes castellanos. Apenas llegamos a tiempo de cono-
cer las versiones de nuestra provincia en su genuino estado no siendo por la figura del 
excelente bailador el señor Félix Inaraja «El Puja» heredero de una estirpe de dulzai-
neros y buenos bailadores, cuya presencia hubiera bastado para recomponer todo el 
patrimonio de baile y danza de la Tierra de Pinares. Al pie de noventa años marcaba y 
bailaba con más gracia que muchos de veinte, la jota, el baile de rueda, la entradilla, 
la pinariega, el fandango y las habas verdes a los modos y maneras que vio y aprendió 
de su tiempo de mozo. El Puja fue de las pocas personas que entendía con distingo la 
jota del fandango, ahora que los grupos, dulzaineros y bailarines terciados envuelven 
churras con merinas en sus gimnásticos ejercicios de folklore y a los que da igual «jota 
que fandango». El baile asentado lo llamaba el Puja. El redoble es marcado y continuo, 
diferente por completo al de la jota y a semejanza de las danzas pinariegas procesio-
nales, pues de tal familia es. El tambor marcaba primero que la dulzaina y cuando ésta 
entraba, lo hacía por la parte de la copla no por el estribillo. El baile enfrentado era de 
hombre y mujer o de dos hombres pues estos bailes acabaron refugiados en las danzas 
de procesión a medida que desaparecían del baile de rueda de la calle lo mismo que 



Bailes tradicionales en Valladolid

197

aconteció con las habas verdes que desaparecieron de la rueda para hacerse un hueco 
en la procesión. La denominación de asentado describe el estilo de baile y su compos-
tura en la ejecución, menos saltado y brillante que la jota.

Un puñado de melodías recordaba el señor Félix y que fueron aprendidas por su 
sobrino Gerardo Soba, una de ellas llamada «el parrillano» que solían interpretar al 
final de las fiestas. Otras melodías aún se cantaban para la jota con estos estilos a la 
pandereta y otro tema dulzainero de este tipo apareció por sorpresa –y muy grata– en-
tre las grabaciones de RNE pertenecientes al fondo del musicólogo Arcadio de Larrea, 
realizadas casualmente en 1974 en la localidad de Íscar a Jesús García, dulzainero de 
la cuadrilla de «los Quicos» de Bercero y a su redoblante habitual, Gumersindo Martín, 
de los que ya hemos hablado, y que Larrea anotó también bajo la denominación de 
«baile asentado».

Curiosamente esa acepción de bailes asentados, parados o llanos contrastaría nota-
blemente con lo que por fandango se entiende a partir de las descripciones de los via-
jeros de los siglos xviii y xix, a los que llama poderosamente la atención por lo exagerado 
e insinuante de su baile, al parecer uno de los preferidos por los españoles a lo largo de 
ese tiempo. En muchos textos aparece como danza favorita nacional y que escandaliza 
a los extranjeros: «La danse que nous avons en vue est ce fameux fandango, dont les 
étrangers s´étonnent, se scandalisent, mais dont ils raffolent cepedant…»58

Rien ne contraste plus avec la prétendue gravité des espagnols que 

leur danse favorite, le fandango, danza vraiment nationale pleine d’ex-

pression, dont les étrangers un peu scrupuleux se scandalisent d’ábord 

mais sont bientôt enivrés eux–mêmes (…) Est en Espagne une danse 

plus voluptuous encore, s’íl est possible que le fandango, mais elle 

appartient plutôt aux provinces qu´a la capitale, c’est s’il le volero. 

L´Andalousie surtout paraît etre sa veritable patrie… Une troisième 

danse qui appartient aux espagnols est celle des seguidillas. Elle se fi-

gure à huit, comme nos contredanses; a chaque coin les quatre couples 

retracent aussi mais en passant, les principaux traits du fandango… Les 

bals particuliers sont assez fréquens dans toute l’Espagne. Ils ont une 

sorte de président que, sous le nom de bastonero, veille à ce que le 

bon ordre règne au milieu des plaisirs…

58  Nouveau Voyage en Espagne, ou Tableau de l’état actuel de cette monarchie: 
Contenant les détails les plus récens sur la Constitution politique. Jean François Bourgoing, 
1789, París. Pg 303.



Bailes tradicionales en Valladolid

198

Entre otras léase también la reflexión sobre la voluptuosidad y exageración del 
fandango que aparece en «Voyage en Espagne» de Jean Marie Fleuriot. Imp Beauvais, 
París, 1796. (Pg 79), donde indica además de su antigüedad que «... no solo es espa-
ñol, sino que también se conoce en Symirna, Georgia y Cachemira…» En fin.

EL BAILE, LAS FOLÍAS Y LA PROCESIÓN EN 
MATAPOZUELOS

Se cerró la bóveda del gran arco central del puente sobre el Adaja en 

Valdestillas, que atraviesa el ferrocarril. A los operarios les sirvieron una 

abundante comida, después de la que se divirtieron bailando al son de 

la dulzaina. (El Norte de Castilla, 24 de noviembre de 1858).

Matapozuelos participa en costumbres de baile en relación al resto de la comu-
nidad y mar de Pinares, en parte segoviana y en parte vallisoletana, comarca que 
se desparrama hasta las estribaciones de Tordesillas y los Montes Torozos donde los 
gustos empiezan a definirse de otra manera y donde la clásica teja vuelta de las cons-
trucciones y tejados segovianos llegaba hasta las localidades de Castrodeza y Wamba. 

Altares para el corpus. Santiago del Arroyo, 1992. Foto de José Luis Gutiérrez



Bailes tradicionales en Valladolid

199

Tuvo buenos dulzaineros, y gusto por oír buenas interpretaciones que si era necesario 
se traían de fuera en los últimos años de auge de la dulzaina. De las hornadas de la tra-
dición salieron los hermanos Yuguero, harto conocidos en la capital, Jesús y José Gu-
tiérrez Yuguero, fallecidos en 1989 y 2013, dulzaina y redoblante respectivamente que 
durante la segunda mitad del xx dieron vida a nuestro instrumento en procesiones y 
bailes, acompañando a las agrupaciones «artísticas» de la Sección Femenina grabando 
uno de los primeros discos de dulzaina castellana en 1963. En aquel trabajo registraron 
unas «populares y célebres» jotas, la jota revolvera, la tía Melitona, una jota popular 
castellana y la de Íscar. A ellos les debemos, en especial a José, su buen hacer como 
profesor de caja redoblante en las diferentes escuelas de dulzaina que desde los años 
ochenta empezaron a funcionar en la capital y, aunque no eran los únicos dulzaineros 
del terreno, sí los más conocidos en Valladolid:

En este pueblo, señores, hay un dulzainero bueno

que toca piezas modernas, Indalecio el dulzainero.

Aquí había pianillo, pero había dulzainas y dulzaineros. Tocaban al tún 

tún porque no eran músicos. Yo sé tocar la caja que he tocao y he to-

cao en el servicio. Yo de música no sé nada… cuando me asenté en la 

cofradía tenía diez u once años y nací en 1902.

Las habas verdes es el chamarugo que llamamos nosotros, tararí tararí 

tarariiií…las habas verdes, no sé porqué le llamarían así, era el último 

que tocabas siempre. Había jotas y pasodobles y chamarugos, la caja 

y los palillos, muy picado con la caja…Un baile corrido no me acuerdo. 

Se hacía la rueda, aquí antes antiguamente salía el ayuntamiento e 

íbamos a la plaza todos y de quinto, yo de quinto, una rueda e iban las 

mujeres bailando y tocaba el dulzainero en el medio, tocaba la dulzaina 

y la caja y ellas bailaban y el ayuntamiento estaba en el medio, paque 

no pasara la gente y eso era antiguamente, hace ya ¡qué se yo!, antes 

de la Guerra. Iba la rueda y las personas iban bailando cada uno con su 

bailadora, el novio o quien fuera iban dando la vuelta e iban bailando. 

Las jotas eran igual pero esto hace ya… Por los carnavales se hacía la 

rueda y por la Madalena se traía dulzaina de fuera, Modesto de Adalia 

y dos hijos, luego ya no había dulzaina buena más que lo chambón 

que había aquí… Los pianillos y esa cosa después de la Guerra que ya 

había música.



Bailes tradicionales en Valladolid

200

Ahora no tocan castañuelas nadie, en la iglesia tocaba las castañuelas 

el tío Negrillo, era un pastor que había aquí. Y fuera estaba por todos 

los bares siempre las llevaba en el bolso, él tocaba acompañaba a la 

dulzaina y a las músicas. Aquí panderetas no había más que uno que 

se marchó que era sastre. Modesto el sastre, era sastre, y ese tocaba 

muy bien la pandereta. Aquel Modesto tocaba muy bien, se pegaba 

en la pierna…

(La señora Catalina y su esposo Julio de 91 años. Ella natural de Sego-
via. Matapozuelos 7 de diciembre de 1992. Grabado por Carlos Porro).

Matapozuelos conserva con ilusión una vieja costumbre que realizan en la festivi-
dad de la patrona local, la Virgen de Sieteiglesias, en la que adornan de cuerdas de 
pañuelos anudados formando un arco a la puerta de la iglesia por el que ha de pasar 
la imagen. Antiguamente bailaban solo los hombres en el trayecto:

Y las personas bailando en la procesión:

¡Oh! Virgen de Sieteiglesias mira por los jornaleros

que nos encaran el pan, Canónigos el primero.

¡Oh¡ Virgen de Sieteiglesias danos un poco alegría

que para darnos disgustos ya viene la fiscalía.

El día de eso ha sido siempre, toda la vida, los pañuelos a la Virgen 

siempre, salía la Virgen en procesión e iba hasta el pico y allí volvía y a 

la misma puerta de la iglesia cuando ya entraba, los quintos, eso eran 

los quintos los que le ponían los pañuelos. Se subía uno encima del 

otro e iba a entrar la imagen y plas, plas, pañuelos, de seda, se lo qui-

taban a las mozas o las mozas les daban pa la Virgen y luego cuando ya 

entraba daban el pañuelo a cada una lo que fuera. Tocaba la dulzaina, 

esas jotas, como era en procesión y la gente pues bailaba.

La costumbre de hacer arcos ya hemos visto que era habitual en Castilla, arcos 
humanos, arcos de pañuelos o arcos de chopos y ramas de pino que adornan con col-
gaduras de naranjas como preparan los quintos de Íscar a su patrona la Virgen de los 
Mártires. Por ellos, colocados en varios puntos del recorrido y a la entrada del templo, 
pasa la Virgen y delante los danzantes y danzantas –más mujeres que hombres ya en 
todas partes– que van ataviados con un pañuelo blanco al cuello dibujado de flores y 
caído a la espalda, bordado por las madres o hermanas de los quintos.



Bailes tradicionales en Valladolid

201

Una anécdota ocurrida en el salón de baile de Matapozuelos, refería el señor Teo-
doro Santiago en la revista comarcal Resina de 1982, un año que no dejaban a los 
mozos entrar al baile de la velada sin calzado apropiado. Cuentan que ese año y al 
ser la fiesta en verano el 15 de agosto, el que más y el que menos iba en alpargatas, y 
entonces los que llevaban calzado, entraban primero, se asomaban al balcón del ayun-
tamiento, pues el salón estaba allí y tiraban los zapatos a los demás para que pudieran 
entrar los que iban en alpargatas. En carnavales se hacía también la rueda:

Que el baile de la plaza, se bailaba la jota, marchando a derecha e 

izquierda formando la rueda, las mujeres por fuera y los hombres por 

dentro y como la plaza es tan irregular para sacarla más redonda (la 

rueda) se pasaba por detrás de la primera columna del soportal del 

señor Manolo y si la afluencia de bailadores era grande se formaba una 

segunda rueda por dentro y que marchaba en dirección contraria. Los 

espectadores lo presenciaban por fuera, dentro del ruedo solo estaban 

los dulzaineros y tamborileros y el señor alcalde con el bastón de man-

do para guardar el orden asistido por el alguacil con su gorra de plata 

rameada con adornos.

En el baile de la plaza, fuera jota o agarrado se podía sacar, es decir, 

si querías bailar con una chica que iba bailando con otro llegabas y le 

decías: –¿Me hace el favor? y aquel se marchaba y tú seguías bailando 

con ella. Claro que si el bailador tenía interés en la muchacha no habías 

andado cuatro pasos cuando aquel volvía con la misma cantinela. En 

los bailes de salón esa costumbre estaba abolida: con la que se empe-

zaba un baile, se remataba…

Otra interesante referencia conocemos relativa al baile tradicional en Matapozue-
los donde al parecer se bailaba uno de los bailes–juego propios de las celebraciones 
familiares, bailes de época de matanzas y navidades: las folías.

Yo las folías no sé a quien se las oí y sí, esas se me quedaron, esas son 

muy antiguas:

Las folías de Matapozuelos

para mi que yo las sé bailar

es poniendo una rodilla en tierra

y volviéndola a levantar.



Bailes tradicionales en Valladolid

202

Chorí, chori, chorí ¡ay! longanicimí

torrezno magro ¡no! torrezno gordo ¡sí!,

que de lo que come el perro, de lo que cagas tú

¡ay! tururururú, ¡ay! tururururú.

Y nosotros ya sacamos otra estrofa porque nos parecía corto, eso es 

creación nuestra:

Las manos sobre las caderas

las folías vamos a bailar,

dando un paso y cruzando las piernas

una vuelta y un paso hacia atrás.

(La señora Tilde, entrevista de Carlos Porro el 7 de diciembre de 1992 
en Matapozuelos).

Delfín Val y Joaquín Díaz recogen una partitura de estas folías en su cancionero del 
Catálogo Folklórico de Valladolid, procedente al parecer del Valle Esgueva, idéntica 
en la letra con algunas alteraciones refinadas, que también nos indicó la señora Tilda.

De lo que come el perro

de lo que tragas tú,

de lo que come el perro

¡eso comerás tú!

El semanario vallisoletano Libertad en 1956 publicaba un artículo del doctor Luis 
de Castro, mentor de los grupos de danza de la Sección Femenina en sus primeros 
tiempos. En relación a las folías y en la confusión por la semejanza de la palabra se 
inició en ese año la recuperación de una danza llamada de «los Folijones».

Bailes de Castilla. Danza de los folijones. El grupo de danza del S.E.U. 

de Valladolid ha iniciado su montaje.

Con este título publicaba en estusiastas letras unas columnas acerca de la originali-
dad de este baile, en realidad cogido «por los pelos». Los folijones como tal aparecen 
en la Real Academia bajo la acepción de un antiguo «son y danza que se usaban en 
Castilla la Vieja con arpa, guitarra, violín, tamboril y castañuelas». La referencia de las 
folías de Matapozuelos para esta agrupación aparece tomada del padre Alejandro 
Onrubia, cuya partitura debió ser armonizada para coro y facilitada a Luis de Castro 
por el director de la Coral Vallisoletana don Carlos Barrasa, colaborador de los co-
ros regionales de Sección Femenina en 1950 y que se adjudicó como procedente de 



Bailes tradicionales en Valladolid

203

Matapozuelos. Estos sones antiguos de danza como tal debieron acabar en saraos 
festivos en la capital llegados hasta la primera mitad del xix y así lo recoge el periódico 
El Norte de Castilla, en una edición del 29 de junio de 1914. En el apartado de Efemé-
rides escribe que:

En la primera mitad del siglo xix se escenificaban en el salón de la 

Pasión unas funciones teatrales que llamaban folijones sobre autos bí-

blicos especialmente de la Navidad que representaba el nacimiento 

del Mesías.

Los personajes eran, además de la Sagrada Familia, los ángeles, pasto-

res de ambos sexos, los Reyes Magos, los actores eran de la clase del 

fresquero del Peso y salchicheros, tocineros y cortadores del Corrillo y 

el Ochavo y el público era de la misma clase, algunos carpinteros que 

armaban el tinglado donde se representaba y que se formaba con sá-

banas y telas de sacos de azúcar, tachonadas con estrellas de talco; la 

iluminación del gran salón era de candilejas de aceite y velas de sebo; 

empezaba la función con mucha atención y compostura y terminado 

el primer acto empezaban a salir las meriendas, porque he de adver-

tir que el público iba previsto de sendas meriendas y abundancia de 

castañas cocidas, su bota de vino, de azumbre arriba y el consabido 

frasco de aguardiente de orujo y aquí empezaba lo bueno, es decir, lo 

alegre y las voces: –Nicolasa, ¿qué has traído?–; y la aludida respon-

día: –Un poco hígado de cerdo ¿y tú?, –Salchichas de la señá Usebia. 

Ahí va una pa que las pruebes–. Las botas corrían de mano en mano y 

venían los comentarios sobre el líquido: –¡Buen vino! Hilario, ¿dónde lo 

has echao? –En la Manta Negra. Pues eso no es malo, es que es de la 

Piquito. –Pues prueba éste que es de Hurtado–, decía Nicomedes que 

era el barbero de la calle Teresa Gil y así con el mayor regocijo pasaba 

el primer intermedio.

 Se alzaba la sábana para el segundo acto y ya cambiaba la decoración 

(no la de la escena) porque si la ingestión había sido feliz, la digestión 

era más laboriosa y menos pacífica, ya empezaba el público a tomar 

parte en la función, ya los espectadores se estorbaban unos a otros y 

se oían voces que decían: –Oiga osté, slo morral, ¿quiere usted quitar-

se ese calañé que estorba pa la visión de la vista?– y el otro contestaba: 

–El morral será usté y eso me lo dice osté en la calle, so cerdo–. A todo 



Bailes tradicionales en Valladolid

204

esto seguía la representación y llegaba el momento emocionante que 

era la entrada de los Reyes Magos (…)

Al final de la representación entre cánticos y algunas bofetadas y es-

tacazos –indica el escritor– salía la gente cantando las canciones de 

moda del momento, el Trágala o Pitita bonita…

Esa juntanza debió de quedar anexa a los estudios históricos y artísticos de Martí y 
Monsó referidos a ciertos festejos realizados en la capital en el siglo xvii con motivo de 
la inauguración de la iglesia de la Vera Cruz «donde se representaron la danza de los 
folijones, espectáculo que aún recuerdan algunos haber visto en la gran sala del Cabil-
do de la Pasión». El cacao que armó don Luis de Castro, buscando tal representación y 
la posterior coreografía del S.E.U. fundamentó esta danza que entendió de Cuaresma 
con la «clara» referencia de la letra de las folías de los matapozueleros del chori y la 
longanicimi, reconociendo con dicha retahíla popular «la relación a aquellos flagelos o 
disciplinas con los que hacían penitencia los hermanos de las cofradías disciplinantes». 
Así lo recoge en su artículo del periódico Libertad, restableciendo los folijones sobre 
esta base cadenciosa de las folías y el sentido religioso que entrañaban los folijones y 
«[...] puedo adelantar que contando con la sensibilidad y entusiasmo de los universi-
tarios que constituyen el grupo de danzas del S.E.U. se ha iniciado el montaje de esta 
danza de Valladolid, resultando en los primeros ensayos muy prometedores de llegar 
a ser una realidad, si bien puede ser que no se traduzca lo real de hace tres siglos sí 
puede llevar ese sabor añejo figurado y simbólico de aquella religiosidad, respeto y 
sentido penitente con que fueron creadas, que nunca llegaron a España, al desenfreno 
y la locura que personificaron aquellas procesiones disciplinantes de Francia y Alema-
nia». Don Luis por lo que se ve no llegó nunca a disfrutar la fiestas folijoneras con las 
salchicheras y carniceros de los atrases de la Plaza Mayor, si no, el comentario hubiera 
de haber sido otro bien diferente.

No parece ser que el montaje llegara a ningún lado, pues nada de ello quedó en 
los anales de la agrupación y nada fue trasmitido a los posteriores agrupamientos de 
bailes regionales de la capital a partir de la disgregación en 1976–78 de los colectivos 
oficiales del Régimen. Tampoco sería desconocido en otros lares pues conocemos una 
versión segoviana interpretada únicamente por mozos que después de bailar rodilla en 
tierra los gestos pertinentes agarraban entre dos al invitado al que dedicaban el baile, 
y colocado a la silla de la reina le balanceaban con el fin último que indica la copla:



Bailes tradicionales en Valladolid

205

La patina de Matapozuelos para mí, que no la sé bailar

asentando la rodilla en tierra de puntita y de carcañal.

Por haber sido descortés

delante de estos señores,

señores, señores,

le daremos siete puntillones

entre el culo y los cañamones.

(Vegas de Matute (Segovia), cantaron Cesáreo Orejudo y Bernabé Ma-
ría Pérez. Grabado por J. María Cubo y Carlos Porro en febrero de 
2013).

Jotas para la procesión. Foto Ayto. Matapozuelos



Bailes tradicionales en Valladolid

206

Los quintos subidos al arco. Foto Ayto. Matapozuelos



Bailes tradicionales en Valladolid

207

EL PINGACHO DE TRASPINEDO Y MOJADOS

Victorino Amo fue un entusiasta de los toques folklóricos de la dulzaina, por he-
rencia de su abuelo, también por su maestro y compañero de andanzas musicales 
Mariano Encinas y por gusto propio, que se llevó muchas décadas acompañando a las 
agrupaciones folklóricas de la provincia a pesar de su ceguera. De su abuelo Enrique 
Amo, aprendió la dulzaina, con una de esas cortitas casi sin llaves y tocó aún los viejos 
bailes de palos en Villafrades y Berrueces de Campos, las ruedas y las procesiones, 
aquellas en las que solo bailaban los hombres. Su memoria nos acerca unas divertidas 
explicaciones del baile de juego del pingacho:

Procesión. Foto Ayto. de Íscar. H. 1960

Nstra. Señora de los Santos Mártires en Íscar. Las enramadas de naranjas



Bailes tradicionales en Valladolid

208

Ese de mi abuelo, ese lo que han añadido mucho, la letra que era la 

primitiva te voy a decir como la fundaron esa jota. Por las navidades y 

los inviernos se reunían en la casa los vecinos mas allegados y había un 

matrimonio recién casao. A él le llamaban Miguel Muñoz le llamaban 

Loris, era un pastorcillo y la mujer Agapita total que estaban en casa 

de los vecinos, no sé si sería de mi abuelo o en fin de otros, el caso es 

que se puso borracho el Loris y ¡coño! que le dijeron: –¡Qué pingo es-

tás hecho! que por eso dicen el pingacho, pero es el pingo chumarro, 

que chumarro es de que estaba borracho y el pingo le pusieron pingo, 

porque era poca persona.

¡Por bailar el pingo chumarro le dieron un real!, y le dieron un real para 

que le bailara y le decían: –¡Báilale chiquillo, báilale galán!, báilale de 

lao y ¡zas! se daba con la Agapita; del otro costado e iba ¡pas! de otro 

lao y se daba también por la trasera. Y le decían: –Ahora tienes que 

decirla, ¡ahora sí que te quiero, morena!, ¡ahora sí que te quiero, de 

veras!…

Por bailar el pingo chumarro me dieron un real

báilale chiquillo, báilale galán.

Báilale de lao, del otro costao

de la delantera, también la trasera;

¡ahora sí que te quiero, morena!

¡ahora sí que te quiero, de veras!

Y ahora viene que le han añadido que antes no era. Solo era eso, esa la 

tocaba mi abuelo y la de «coloradilla cómo no sales…»

(Victorino Amo Berzosa de 78 años, natural de Traspinedo. Entrevista 
de Carlos Porro en Valladolid en noviembre de 1992).

Joaquín Díaz recogió en 1977 a Anselma Núñez en Mojados otra versión de tan 
socorrido baile de jaranas y reuniones de mozos. Sirvió este «pingacho» para ilustrar 
alguno de sus Lps:

Eso lo cantábamos nosotras, lo cantábamos y lo bailábamos, a jota, 

sí, es una jota. No había música, nosotros solos. Nosotros íbamos a 

trabajar, en el camino muchas veces lo he cantado, lo he cantao y lo he 

bailado. (De dulzaineros)… yo na más que me acuerdo de Tío Jerricó y 

el que más me acuerdo es del padre o hermano de Tía Cachucha, yo na 



Bailes tradicionales en Valladolid

209

más que me acuerdo de que tocaba al son de la misa, cuando estaban 

diciendo la misa, aquello la maravilla que tocaba la dulzaina. Encinas le 

he oído nombrar, ese otro que tocaba mejor que el señor Encinas, pues 

no me acuerdo del nombre, el tío Puja, que llamaban tío Puja, ese se lo 

baila. Era de La Pedraja y había la rueda y bailábamos a la rueda, nos 

escapábamos de aquí chavalas al baile al tío Puja, bailábamos unos bai-

les y nos veníamos pa casa. La rueda es por ejemplo pues una rueda, 

está la plaza así, y halaaa esa es la rueda y no sabe usted que garganta 

tenía, íbamos a arrancar a la Aldea, íbamos a la Aldeílla…

De la retama mordí, y me amargó lo que pudo

y así me amargó el amor cuando remedio no tuvo.

Ahí la tienes ¡báilala!, no la rompas el mandil

mira que no tiene más, la pobrecita infeliz.

Eso lo cantábamos y lo bailábamos, jota.

Por bailar el pingacho me llevan un real

¡báilale morena! ¡báilale con sal!

Báilale de lado, del otro costado,

de la delantera, de la otra trasera

mira, mira, mira cómo se jalea

mira, mira, mira tu cuerpo morena…

DE OTROS BAILES PINARIEGOS

Al cierre de este trabajo, en la revisión y recopilación de datos en una cuenta de 
nunca acabar por fortuna, aún nos hablaban en Íscar, Martina de la Calle y Cecilio de 
los bailes y juegos que ejercitaban en sus tiempos de descanso del trabajo y de juega, 
al margen de la rueda y la jota. Entre ellos el juego–baile «de las agachadillas» arma-
do en un corro en el que los mozos se disponían uno detrás de otro canturreando la 
letra de:

Agáchate Pedro, agáchate Juan

¡que las agachadillas no sabes bailar!

Se agachaban o levantaban alternativamente, pasando la pierna aquellos que es-
taban erguidos por encima de los que en el juego les tocó agacharse. Por el contrario 
entretenía a las niñas iscarienses de hace casi ochenta años el baile de la botella en un 



Bailes tradicionales en Valladolid

210

inocente juego, que en estas tierras vallisoletanas bailaron mujeres aguederas, quintos 
en la plaza o mozos bodegueros en sus juergas:

Eso era un juego que a lo mejor nos juntábamos, que no teníamos qué 

hacer y al mejor estábamos todas: –¡Pues jugamos a la botella!–; me 

acuerdo que se ponía la botella y también se iba luego como esquiván-

dola, se bailaba como la jota y se la iba esquivando… Era jugar como 

cuando jugábamos a la alpargata, que nos poníamos alrededor…

(Martina de la Calle, de 87 años, natural de Íscar. Recogido por Esther y 
su hermano Cesar de la Calle con Carlos Porro el 29 de abril de 2018).



Bailes tradicionales en Valladolid

211

XVIII. CASTRONUÑO
LOS BAILES

La música era las panderetas, la botella y el almirez, y en cualquier 

momento era una fiesta.

(Quica, de 77 años de Castronuño).

C

astronuño sorprende antes de llegar a verlo incluso. No tiene nada que 
ver con los pueblos cercanos de Pollos, Alaejos o Villafranca de Duero, 
al menos paisajísticamente pues conserva un envidiable entorno natural 
de montes de encinas y pinos en lomas y llanos y el vergel del embalse 

del Duero que acoge una simpar fauna, del agua que tanto nos falta en Castilla. Se 
derrama por una gran ladera, pues está el pueblo dispuesto de arriba abajo todo ello, 
pero no cansa. Quien conozca Castronuño tal vez entienda un pueblo con suficiente 
autonomía y apego a sí mismo como para haber mantenido las costumbres y con ellas 
las canciones hasta tiempos más recientes, en tanto en cuanto los pueblos cercanos 
han olvidado todo aquello.

Guardan tributo los vecinos a los que les precedieron y con respeto hablan de ellos, 
de su trabajo, de su lucha y de la austeridad que como en tantos lugares de España 
tras la Guerra campeó por todos lados. De esa pobreza, sacaron fuerzas de flaqueza 
para cantar y bailar y presentarse en el siglo xxi con muchos de los recuerdos vivos en 
la fiesta de san Miguel, las águedas o los quintos. Cantaban y bailaban en la calle «el 
dame» donde ante la dureza de la vida los vecinos hacían piña unos con otros en el 
auxilio de las necesidades entre todos ellos, con un amparo común tan envidiable en 
este mundo de ahora. De allí salían las panderetas y los cantares y siempre estaba el 
dicho de boca en boca:

Yo vivo en la calle «el dame»

y tenemos por costumbre

el primero que se levante

tiene que poner más lumbre.

Porque todos iban a pedir allí para encender lo suyo…

La memoria del baile se abre nada más llegar al pueblo:

A los títeres tocan,

yo te pago la entrá(da),



Bailes tradicionales en Valladolid

212

si se entera tu madre

¿qué dirá? ¿qué dirá?

¿Qué dirá?, ¿qué dirá?

¡qué tendrá que decir!

A los títeres tocan

yo te les pago a ti.

¡Hi, hii, hiii…!

El martillo, 

las tenazas

y la piedra de afilar

que ya está, que ya está,

que ya debe de estar.

¡Ah! ¡ah!

–¿Cómo se llama usted?

– Me llamo, me llamo Bartolomé

lo que he perdido, ya lo encontré;

¡eh! ¡eh!

–¿Cómo está usted?

–Para servirle a usted.

–¿Y usted cómo está?

–Para servirle ya!

Con el pie, con el pie,

con la mano también,

salga usted a bailar

que le quiero yo ver.

Entre las ramas y entre las flores

tengo yo un nido de mis amores;

unos son chicos, chicos chiquitos

y otros son grandes, grandes, grandones.

Con el pié, con el pié,

con la mano también

salga usted a bailar

que la quiero yo ver.



Bailes tradicionales en Valladolid

213

Pero lo más reconocido y famoso a día de hoy de su tradición es «el baile del 
palillo». La tonada se bailaba antiguamente en fiestas, reuniones de vecinos, en las 
águedas y en las bodas, en las tardes de los toros de la función y al son de la pandereta 
pues no se habla de la presencia de la dulzaina más que en tiempos recientes. Llama 
la atención este hecho, amparado en el recuerdo que salta a bote pronto del uso de 
las panderetas para el baile y la celebraciones. Tras la Guerra debió de organizarse 
una banda de hasta nueve músicos, con trompeta o trombón, cornetín, bombardino, 
saxofón y batería que daba cumplida cuenta de los bailes domingueros que hasta hace 
bien poco se hicieron con las panderetas.

«El palillo» era pues, un curioso baile, cuyos movimientos y su estructura nos re-
cuerda lo que en origen debieron ser coreografías binarias emparentadas con los bai-
les de pacá pallá y habas verdes zamoranas, de los Torozos y aún de la Tierra de Cam-
pos y que perdida la función de baile de entretenimiento de los domingos, quedaron 
fijadas en una única melodía, gracias a la cual han subsistido como elementos del ritual 
actual, para la fiesta de san Miguel, el 29 de septiembre. Al estribillo inicial le siguen las 
patadas al aire –cuatro cada vez con cada pierna– y vuelve el estribillo nuevamente de 
manera casi insidiosa. El palillo tiene su forma específica de bailarse, tiene sus pasos, 
«aunque ahora la gente solo es saltar y eso, pero tiene su fórmula», nos dicen, pues 
hoy se halla convertido en un batiburrillo musical festivo que a son de charangas se 
dedica en la tarde de los toros. El ayuntamiento y la fiesta tienen establecido el límite 
horario de las seis de la tarde para dar por finalizada la llamada «bajada del palillo» 
que da paso a la entrada a la corrida en el recinto taurino. La bajada desde lo alto de 
la calle puede llegar a durar dos horas (al menos así ocurre desde hace veinticinco o 
treinta años), está establecida como una lucha entre los músicos y los participantes 
que se empujan calle arriba o calle abajo en la algarabía de la fiesta, amontonados y 
arrejuntados vecinos y forasteros en una genial diversión donde incesantemente se in-
terpreta esta melodía del palillo y otra antigua por demás que es «la peregrina» y que 
se ejercita de la misma manera y remata el baile del palillo. Todo ello se cierra con un 
baile de jota del final. Esta peregrina es una melodía que nació para estar en memoria 
del pueblo y que incesantemente a lo largo de los tres últimos siglos la han utilizado 
para bailar en sus diferentes modalidades: a la jota, la charrada, el baile charro, el 
fandango o los tejidos de cintas como en el pueblo de Torrelobatón donde hacen los 
danzantes del paloteo su trenzado y sus pasacalles.

El palillo el tío Roque quiere que le toque yo

que le toque la Teresa, que tiene la obligación.

Que vela(y) aquí el palillo, niña, del tío Roque,



Bailes tradicionales en Valladolid

214

que vela aquí el palillo, para que lo toques.

La ra la, la, la,

Cuatro novias he tenido y la que más me gustaba

era aquella panadera que las tortas me masaba.

Vela aquí el palillo, niña, del tío Roque…

Esta versión cantaba María Hernández «la Girona» –que contaba unos 75 años en 
1980– y que guardó su nuera Quica en una cassete como la joya que es. Su compañe-
ra de oficio, otra genuina panderetera de Castronuño, Antonia «La Castaña» seguía 
cantando:

Si el palillo se rompiera por alguna coyuntura,

no dejaría de ser desgraciada criatura.

Mira aquí el palillo…

Camino de Santiago, con grande halago

mi peregrina se me perdió;

lleva zapato blanco, media de seda

sombrero fino que es un primor.

Larala lara laa…

Eso es lo que se estilaba, lo que cantan ahora todo son fandanguillos 

oscuros…

(Antonia «la Castaña». Grabación de S. Cacho, F. Díez y J. A. Castrillo 
en 1981. Archivo de la Fundación Joaquín Díaz de Urueña).

En la fiesta del palillo se canta, se baila y se bebe y de vez en cuando, una botella 
o un vaso colocado en el suelo servía de soporte en torno al cual, a los sones de una 
jota o cualquier otra tonada de la orquesta algún valiente se animaba a bailar alrede-
dor de ella intentando no arramar su contenido o volcarlo. Del baile recordó y tocó a 
la pandereta una tocata de jota Antonia «la Castaña», que quedó fijada en la memoria 
en sus tiempos de niña, cuando venía la dulzaina en fiestas y algunas bodas. Además 
de la jota que se podía bailar en fila, si el espacio era el apropiado se bailaba en corro 
aunque el recuerdo de la rueda está desaparecido. La memoria de los galdarros, esto 
es, el gentilicio local, aún refiere otros bailes, muchas jotas de pandereta y la conocida 
jerigonza a la letra de «el señor Juanillo ha entrado en el baile» que no faltaba en los 
saraos vecinales y las bodas, donde tenían cabida en el juego chicos y grandes. Tras la 
boda se bailaba mucho, por las calles en corros a la jota. En carnavales manteaban «el 
indio» y en las fiestas le ponían para que el toro le cogiera.



Bailes tradicionales en Valladolid

215

En ese tiempo, años ha, salió una copla a resultas de un suceso ocurrido con motivo 
de la llegada de un circo ambulante al pueblo, que reenganchó un antiguo baile popu-
larizado en extremo a partir de la zarzuela El huésped del sevillano de 1926:

Lindos encajes traigo de Lagartera y de Talavera.

Lagarteranas somos, nacimos todas en Lagartera.

Traemos mercancías de Lagartera y de Talavera.

¡A bailar!, que por las escaleras baja el padre Juan,

pidiendo limosna para predicar,

y baja diciendo: –¡Agáchate, Pedro!,

¡agáchate, Pedro, y agáchate, Juan!

¡agáchate, Pedro, y agáchate, Juan!

Ese es nuestro cantar popular,

con que expresa su dicha al bailar

la mocita gentil que en Toledo nació.

Ese es nuestro cantar popular.

Lagarteranas somos…

Madre, me voy al circo

que hay esta noche una gran función,

trabaja la mona Chita

y el mono Sabio con mandilón.

Una vaca brava se fue a presentar

y en medio la plaza nos hizo cruzar.

¡Agáchate, Pedro y agáchate Juan!

que las agachaditas no pueden bailar.

Había un circo en la plaza y a una persona se le ocurrió, porque en-

tonces en las casas se tenían vacas o chotos mansos, los tenían, y se le 

ocurrió sacar una vaca entonces que yo no sé a quién fue y la hizo bajar 

a la plaza y allí corrían que en la partitura tengo que se amontonaron 

las zapatillas porque las perdían, porque uno se subió, porque el otro 

se bajó… es una letra de verdad de risa y eso es verdad. Y ese estribillo 

quedó después de ese día que sucedió eso, quedó ya para bailarla, 

y luego la gente la ha recordado mucho tiempo y te la pedían para 

bailar… Y eso se bailaba a estilo nada, a estilo revuelto, es como un 



Bailes tradicionales en Valladolid

216

potpourrí pues no hay una norma de decir que esto es así, específico, 

tú la bailas de jota, yo la bailo saltando, la otra la baila agarrada, la otra 

hace un corro…

(Quica de 77 años. Grabado por Carlos Porro el 1 de febrero de 2018).

Y por apellido Rosa,

María sé que te llamas

y por apellido Rosa,

vale más tú sobrenombre

que todito Zaragoza

qué de veras, morena,

que todito Zaragoza.

Tengo yo un tío cura,

que si me muero

me enterrarán de balde

por el dinero

por el dinero, niña,

por el dinero,

tengo yo un tío cura

que si me muero.

Porque no tengo que dar

me han dicho que no me quieres

porque no tengo que dar.

Cásate con el reloj

que a todas las horas da.

A la verbena yo te llevaría

prenda encarnada, paloma mía,

a la verbena yo a ti te llevé

palomita mía, yo me acosté.

Suspiraba una ballena

del otro lado del mar

suspiraba una ballena;

entre suspiros decía

quien tiene amor, tiene pena.

Y a la verbena yo te llevaría…



Bailes tradicionales en Valladolid

217

Un carro de letras como estas cantaba María Hernández «la Girona» al son de su 
pandereta, la que sería casi una de las últimas que sonaron en Valladolid. La pandereta 
que hacía bailar a todos se perdió en favor de los salones donde bailaban unos pocos 
y a las verbenas donde pudiendo ahora bailar el que quiera, nadie baila ya. Triste po-
breza la nuestra:

Es que antes había categorías, había el baile de los ricos y el baile de 

los pobres, no vayas a pensarte tú que no había distinciones, que eso 

era así y no, no podías entrar con calcetines, que entonces se iba con 

calcetines y tenía que ser con medias las chicas, con calcetines no. 

Tengo yo la anécdota de mi hermana Sofía, que tendría ya 18 años o 

algo así, y entonces los calcetines era muy normal de venir con calcetín 

blanco, curioso, muy guapo y fue a entrar al baile y no la dejaban y 

fue mi padre como una furia a decir que ella tenía que entrar que era 

mayor de edad y: –¡No entra porque no tiene medias!–. Fue a la tienda 

de Carmina y compró las medias porque no se podía entrar que era 

de los ricos y con los ricos había que ir así, el baile de sociedad que 

decían (…) y luego estaba el baile de las eras, los que no les dejaban 

entrar bailaban en las calles, con la música con las ventanas abiertas, 

que había esas distinciones.

(Relato de la señora Quica de 77 años. Castronuño, 1 de febrero de 
2018).



Bailes tradicionales en Valladolid

218

Fiestas de san Isidro, Castronuño, 1960



Bailes tradicionales en Valladolid

219

XIX. TIERRA DE CAMPOS
EL BAILE DE LA REDONDILLA: SANTERVÁS, VILLAFRADES 
DE CAMPOS, VILLACARRALÓN Y FONTIHOYUELO

E

n las estribaciones de la Tierra de Campos vallisoletana con los límites terri-
toriales de las provincias de León y Palencia, solía bailarse en la plaza un baile 
de rueda que se conocía como la redondilla. Tal baile, era habitual en toda la 
comarca –incluidas las provincias citadas– y muy conocido en la parte norte 

y occidental de la Tierra de Campos, los Campos Góticos que tanto gustan en llamar 
los escritores palentinos y el «riñón de Campos» en torno a las localidades cercanas a 
Villalón. Se conocía también en Mayorga y en las riberas leonesas del Cea y Sahagún 
de Campos hasta la Vega saldañesa y se acompañaba de dulzaina y redoblante o de 
canto y pandereta, aunque apenas conocemos ejemplos cantables para estos forma-
tos coreográficos. En ambos casos el carácter es ternario, el «aire» diferente al de la 
jota, mucho más suave y tranquilo y en algunos ejemplos palentinos de dulzaina el re-
doble del tambor tiene un cierto modo afandangado que da una impronta de distingo 
frente a la jota y más o menos reconocible en todo tiempo.

El baile en su estructura coreográfica podíamos definirlo como jota corrida pues 
lleva implícito como todas las ruedas, un sentido de desplazamiento circular con la 
salvedad que en este caso durante el tiempo de la copla se bailan los puntos o paseos 
laterales de jota en el sitio, y con la llegada del estribillo bailan las parejas alrededor 
de los músicos, con el menudeo de pies, corriendo el baile por las eras o plazas o por 
las mismas calles de la villa. Aún hoy en Fontihoyuelo bailan la redondilla en torno a la 
iglesia y las calles cercanas en la fiesta del 18 de julio, santa Marina y en Villacarralón, 
lo hacían para san Pelayo:

Cuando nosotros estábamos en el baile contaba: –¡Sesenta parejas ha 

habido hoy!

La música la redondilla de san Pelayo, eso era jota, del dulzainero, cada 

vez tenía un son, era una jota aunque el ritmo sería el mismo… Las 

habas verdes no lo he oído nunca… Aquella señá Pascasia ¡cómo to-

caba la pandereta!, después ya pandereta no he conocido. En el baile, 

manubrio… La redondilla es como una jota na más que la vas bailando, 

andando, en corro, todo alrededor, en Fontihoyuelo la bailan.

Tocaban así con dos chapas de lata, dos platillos, una chapa de hierro, 

la guitarra…



Bailes tradicionales en Valladolid

220

(Paulina Bartolomé de 82 años, su esposo Justiniano de la Vega y la 
hija. Grabación de diciembre de 1992 de Carlos Porro y Elías Martínez 
en Villacarralón).

La danza iba a tocar Galindo, que era de Villada, yo he bailao con Ga-

lindo to las fiestas de mi pueblo, san Pelayo, y cuando venía Galindo 

decíamos, ya la víspera, que venía de vísperas a tocar el pasacalles: 

–¡Ay!, otra vez Galindo, decíamos… porque ya le conocíamos, los de 

Villacarralón eran muy bailones. El segundo día, en pleno junio que en-

tonces ¡cómo calentaba!, salir de misa a la una o la una y media y baile 

en la plaza que era de tierra, con una capa de polvo así, con tacones 

con los vestidos blancos, ¡cómo nos poníamos! Galindo iba la víspera 

a medio día, en carro o en bicicleta, o andando, o le vendrían a buscar 

y daba una vuelta al pueblo tocando, luego después iba por la tarde; 

por la noche a la hoguera, después de cenar, se bailaba a la jota y la 

redondilla alrededor de la hoguera allí bailaban todas las mujeres. La 

redondilla que llamamos, un movimiento de la jota que se hace alrede-

dor, un redondo, que la jota de mi pueblo es la jota normal, pacá pallá, 

y cruce de piernas y con el cruce de piernas era cuando se hacía eso, la 

redondilla, se iba bailando así, no con la pareja. Estaba primeramente 

con la pareja este paso de así, este de cruzar era cuando se daba vuel-

tas. Se bailaba en el salón en la jota, con los bailes de pianillo. Y luego 

el primer día en la procesión había baile en la plaza y ya después de 

cenar era en el salón con los pianillos… La redondilla era una jota que 

tocaría el señor.

(Carmina Rojo, de 75 años. Entrevista de Carlos Porro realizada en Vi-
llada, 2008).

En Villafrades de Campos recogen Rafael Gómez Pastor y Marta Gómez París cómo 
en la festividad de Nuestra Señora de Grijasalvas se desarrollaban estas ruedas, en 
aires jotescos:

Con el descenso de la población, también desapareció algo con tanto 

arraigo y tradición como era el «baile de las casadas», que se iniciaba 

con una enorme hoguera de manojos y leña que debían preparar los 

cuatro danzantes más jóvenes, en torno a la cual se celebraba el baile 

de dulzaina. Para este acto que comenzaba a las diez de la noche, 

los componentes de la danza acudían con traje de vísperas, siendo en 



Bailes tradicionales en Valladolid

221

todo momento los anfitriones de la fiesta, es decir, el baile tenía que 

ser presidido por los danzantes y chiborra. Daba comienzo la famosa 

rueda que se hacía ese día en la plaza del pueblo con gran jolgorio y 

bullanga con una típica jota, y seguidamente el chiborra tocaba con 

la castañuela a ocho mujeres, preferiblemente casadas, que con esta 

ceremonia estaban obligadas a bailar con los ocho danzantes, puesto 

que ninguna moza podía negarle el baile al danzante que hubiese sido 

seleccionando por su chiborra. Si alguna rehusaba bailar con el mozo 

elegido, bien porque no quisiese o porque el danzante no fuese de su 

agrado, éste soltaba las pelotas de su tralla y con ellas la enganchaba, 

sucediendo frecuentemente casos anecdóticos y divertidos que ale-

graban a los asistentes, pues eran normas que había que cumplir y se 

llevaban a rajatabla. Igualmente los danzantes estaban obligados a no 

rechazar a la mujer asignada y era una manera singular de que aquellas 

mozas poco agraciadas y escasamente solicitadas en otros bailes, aquí 

fuesen las más elegidas.

(Danza de palos de Villafrades de Campos. R. Gómez Pastor, M. Gó-
mez y E. Martínez. Diputación Provincial de Valladolid, 2006).

OTROS BAILES Y LAS DANZAS DE MELGAR DE ARRIBA Y 
GORDALIZA DEL PINO

La llegada de los bailes modernos, agarrados, los sencillos valses fueron asentán-
dose rápidamente entre los jóvenes y entre las melodías y bailes tradicionales de una u 
otra manera, hasta hacerse presentes definitivamente. A veces se bailaba una jota‑vals, 
bailando suelta la parte de la copla y pasando a agarrarse valseando el estribillo (o al 
revés, agarrándose en la copla y sueltos dando vueltas al estribillo) y otras, las tonadas 
antiguas se actualizaban acopladas al nuevo ritmo de pasodobles, rumbas o habaneras 
para ir acostumbrando el oído y la vista y se incorporaban a los sones populares de 
zarzuelas y cuplés y se bailaba algo de lo antiguo. Desde que en diciembre de 1926 el 
maestro Jacinto Guerrero estrenara El huésped del sevillano, con letra de Juan Ignacio 
Luca de Tena y Enrique Reoyo el baile de las agachadillas –dentro del archiconocido 
coro de las lagarteranas– pasó a practicarse en toda la Península desterrando las ver-
siones locales sustituidas por ésta, más popularizada. Era un baile de juego y engaño, 
propio de bodegas, de saraos de taberna y de mozos y mozas sin distinción que en-
redaban el juego en las idas y venidas, mejor dicho en las subidas y bajadas de unos y 



Bailes tradicionales en Valladolid

222

otros, Juanes y Pedros que, en el momento de agacharse uno, el compañero pasaba 
la pierna por encima y viceversa, siempre a las órdenes del cantor:

Lagarteranas somos, venimos todas de Lagartera

ricas canciones traigo de Lagartera, de Talavera

Por la carretera baja el padre Juan:

–¡Agáchate Pedro! y ¡agáchate Pedro!

¡y agáchate Pedro y agáchate Juan!

Lagarteranas somos, venimos todas de Lagartera

traigo lindas canciones de Talavera, de Lagartera.

¡Agáchate Pedro! y ¡agáchate Pedro!

¡y agáchate Pedro y agáchate Juan!

Un corro, que se agachaban, en las vendimias mucho. En una casa se 

reunían por las noches después de las vendimias, los vecinos y los ven-

dimiadores. Después de cenar mi tío tocaba y ellos a bailar…

(El señor Ricardo, de 91 años, con el acordeón de botones y su sobrina, 
de Gordaliza y Melgar, el 8 de octubre de 2002. Recogido por Raúl 
Llorente y Carlos Porro).

En toda esta zona hubo mucha costumbre de danzar los mozos con sus palitroques 
en las procesiones, de ello nos da buena cuenta el Padre Isla en Fray Gerundio de 
Campazas y así lo relataron en Melgar de Arriba y de Abajo y en la cercana León en las 
localidades de Gordaliza del Pino, Sahagún y Grajal, todas danzas desaparecidas y con 
pocos testimonios de su recuerdo. Vayan aquí al menos algunos de los detalles que 
alcanzamos a recoger en Melgar de Arriba, a los mismos cantores anteriores:

Las danzas, eso lo tocaba el tamboritero y el birria: –¡Tres mozas fran-

cesas van para León, tres buenas mozas eran, tres buenas mozas son! 

Y tán, tán con las planchas de hierro, las chapas, palos y planchas. En 

Gordaliza del Pino, al Eulogio «palote», que era el birria y vestían una 

pata encarnada y otra verde pa hacer reir y pelotas y en la guerra le 

mataron porque quería matar al cura: –¡Ay! Virgen del Carmen cuánto 

te dancé yo–, decía y le metieron pal camión…

Polainas blancas hechas de tela, y el birria una pierna encarnada y la 

otra de otro color, para hacer reir a la gente y unas pelotas pa hacer 

desfilar a la gente. Aquí (en Melgar) unas chismas blancas y un palo 



Bailes tradicionales en Valladolid

223

con un balón pa desviar a la gente eran palos. Un lazo que echaban y 

pagaba la gente, daban la propina. De la Virgen del Carmen vengo de 

rezar y en su capilla nueva la han… no sé… y las planchas ¡trin! ¡trán!

Debe haber muchos danzantes en Laguna de Negrillos…

BAILAR EL PENDÓN: LA VENIA EN VILLABARUZ DE 
CAMPOS

El día de san Pelayo danzaban ocho mozos en la procesión el paloteo o «palilleo», 
como se conoce aquí la danza, pero dejó de realizarse de manera continuada y habi-
tual en el año 1950. Con posterioridad a esta fecha solamente se rehízo en 1962, con 
motivo de la clausura de unos cursos culturales llevados a cabo por la Sección Femeni-
na, preparándose para esta ocasión varios de los lazos de la antigua danza, volviéndo-
se a perder la costumbre y recuperándose unos años a partir de 1993 hasta olvidarse 
de nuevo59. Además de las danzas procesionales y los once lazos que recuperamos 
ese año conservaban la costumbre de la venia. Llegando a las puertas del templo 
tenía lugar este ritual en el que los danzantes, que durante todo el recorrido habían 
acompañado a san Pelayo con pasacalles y paloteos pasaban a colocarse en dos filas 
frente a la entrada y el abanderado, que había llevado el pendón encabezando toda la 
comitiva que se situaba entre esas dos filas en un extremo y la imagen del santo niño 
Pelayo dispuesto al otro lado. Entre las dos filas y a los sones de la contradanza –una 
variante de la célebre «pinariega» o danza del santo– el abanderado inclinaba lenta-
mente el largo varal, pesado por la seda y la altura de unos cuatro metros, haciendo 
una reverencia hasta dejarlo a unas cuartas del suelo. Con fuerza y precisión bandeaba 
de derecha a izquierda el mástil replegando en el suelo sobre sí mismo la amplia tela 
para pasar con un movimiento rápido a erguirlo. Durante todo el tiempo acompaña-
ban los danzantes bailando. La primera venia, siempre rodilla en tierra, se hacía a la 
pendoneta de san Pelayo y después a cada una de las imágenes que acompañaban: 
la propia talla del santo, la de la Virgen del Rosario y la reliquia sagrada. Cada vez lo 
hacía una persona diferente y gran expectación lograba aquel mozo que hacía la venia 
apoyando el pendón en una pierna, rodilla en tierra y levantándolo o bajándolo aun-
que parezca imposible o propio de titanes ¡con un solo brazo!

59 Elías Martínez y Carlos Porro. Revista de Folklore 1998. Número 207. El palilleo de 

Villabaruz. http://www.funjdiaz.net/folklore/07ficha.php?id=1664



Bailes tradicionales en Valladolid

224

Bailando el pendón y danzando ante las imágenes. 1945

Bailando el pendón. Villabaruz

Así lo vimos hacer a Evaristo y así hacían en otras localidades como en Gallegos de 
Hornija en la Virgen del Villar los vecinos de las parroquias de los pueblos limítrofes al 
anunciar su llegada a la ermita.



Bailes tradicionales en Valladolid

225

La contradanza de Villabaruz ante la 
ermita de San Pelayo. 1945

La recuperación de los paloteos en 1962. 
Villabaruz de Campos

La recuperación de los paloteos en 1962. Villabaruz de Campos



Bailes tradicionales en Valladolid

226

LA DANZA Y EL CASTILLO DE VILLACARRALÓN

Las danzas en estructuras de varias alturas, organizadas a partir de varios cuerpos 
por los propios danzantes subiéndose unos encima de otros formando castillos, espa-
dañas, torres o puentes han sido muy frecuente en la tradición de nuestra Península, 
conservándose en muchas provincias en agrupaciones varias y comparsas de danzan-
tes. Están extendidas por toda la geografía española siendo el caso más conocido el 
de los castellers catalanes o la contradanza de Cetina (Zaragoza) aunque sabemos que 
en los siglos xvii y xviii eran abundantes en muchas partes y en procesiones sacramen-
tales como ya indicamos.

 En las tierras cercanas de Zamora, Palencia o Segovia los danzantes, se subían 
unos sobre los hombros de los otros, llegando en ocasiones a formar hasta tres cuer-
pos, por el que el danzante o mozo más ligero arrampaba hasta la cima dando una 
voz en grito alabando al santo, a las autoridades o a la patrona a la que se dedicaba el 
ejercicio como aún realizan en algunas localidades segovianas especialmente en Ber-
nardos o Carbonero el Mayor en la festividad de la patrona la Virgen del Bustar donde 
el último danzante que sube intenta echar las patas por alto y hacer el pino en alguna 
ocasión. Este modelo de castillos de dos, tres o incluso cuatro cuerpos dependiendo 
de la pericia de los mozos y del estado «anímico» de los mismos acostumbraban a 
hacerlos también en la romería de la Virgen de Sacedón de Pedrajas de San Esteban 
o en los encierros de Cuéllar manteniéndose por breves momentos el último danzante 
en lo alto de la torre descolgándose de la misma rápidamente. Otras veces los mozos 
romeros o los propios danzantes simulaban un arco trabados por los brazos y las ma-
nos, con arcos de flores o varas arqueadas engalanadas de pañuelos flecados por el 
que pasaban las andas de la procesión, las autoridades y mayordomos de la cofradía. 
Tras este lance, todo volvía a deshacerse y a formarse en dos filas para acabar bailando 
nuevamente en la procesión.

En el pequeño pueblo de Villacarralón danzaban en la fiesta de san Pelayo los 
paloteos «A la Virgen del Carmen», «Al son de campanas tristes», el romance de «La 
malcasada del pastor» «Anda que con tus guantes» (el maturranguero), «Tres mozas 
solteras», «El prado de Cardueña», «La princesita» y danzaban en las calles al son de 
las castañuelas que se recogían en el cinto cuando se las quitaban para agarrar los 
palos para hacer los lazos. Entre las danzas destacaba por su efectismo «El castillo», 
danza única en la provincia en esta modalidad o al menos no hemos llegado a alcanzar 
el recuerdo de más localidades en las que tuviera desarrollo dicha coreografía. La dan-
za no deja de ser una muestra más de otras que de idéntica manera se hacían en otros 



Bailes tradicionales en Valladolid

227

puntos de la comunidad, en Quintana del Pidio (Burgos), Ungilde (Zamora) y entre 
los danzantes de Tras–os–Montes en la cercana Portugal con la misma estructura. Al 
son de la dulzaina, con una melodía en 5/8 que nos recuerda mucho a la versión de la 
danza «de la culebra» del pasacalles que guardan en Villada de la vieja danza de palos, 
iban los ochos danzantes guiados por el chiborra –armado de una vara rematada en 
una cuerda con dos borlas– en un ir y venir de figuras de encuentros y desencuentros 
en la culebra, hasta que a una señal de la dulzaina se salían de la fila ocupando un 
puesto fijado de antemano. En un determinado momento agarrados de dos en dos los 
mozos formaban una estructura entre cuatro hombres y por entre ella saltaba uno de 
los danzantes dando una voltereta al aire ayudado por los compañeros. El castillo se 
hizo la última vez en 1935 y solía tocarlo el dulzainero Juan Cuevas Gago «Galindo» 
(1877-1949), quien desde la localidad de Villada acudía habitualmente hasta la década 
de 1940 acompañando ésta y otras danzas cercanas a su lugar de residencia, como las 
de Villafrades de Campos.

Cuando eso de la culebra me acuerdo que decía: –Tiroriroriro las ca-

bras en el río y en medio que hacía un tín tirorirorín y el cruce de palos. 

Y otro que decía:

De la Virgen del Carmen

venimos de rezar

y en su capilla nueva

las hemos de colocar.

Y para colocarla

tiene que predicar

un fraile franciscano

de los de Grajal.

Un poco, porque son tantos los años… y lo del castillo pues yo no sé 

lo que cantaba.

Me casáronme mi madre con un pulido pastor

cuando viene por la noche viene hecho un borrachón.

No me deja ir a misa, tampoco ir al sermón

quiere que me quede en casa, remendándole el zurrón;

mal o bien, o bien o mal

¡yo se lo tengo de remendar!



Bailes tradicionales en Valladolid

228

Era muy bonita porque era muy complicado. Iban vestidos me acuer-

do bien, iban vestidos todos de blanco con una falda muy amplia y 

llevaban así un fajín no rojo, rosa fuerte y arriba la blusa blanca igual, 

medias blancas y en las medias llevaban unas cintas. Todo bordao 

blanco, ¡unos bordaos…! En la cabeza los danzantes llevaban el birria, 

que llevaban unos madroños tengo yo idea. El birria que llamaba ese, 

sacudía. Porque aquí el día de la fiesta, ahí en Villafrades yo no sé 

cómo la harán ahora, he oído quien la ha visto que no es comparada 

a la que había aquí. Aquí el día de la fiesta entraban a por la Virgen 

para salir en procesión y salía la danza de espaldas, dando la cara a la 

Virgen a salir a la calle, así hacían la danza y por la tarde, los palos y la 

música Galindo. Y la tarde toda la dedicaban a cantar los lazos, y les 

dedicaban a quien les parecía y con aquello a la pareja que dedicaban, 

generalmente lo hacían a una pareja de novios o un matrimonio o un 

señor que querían, le cantaban y le bailaban el lazo y le decían: –Para 

fulano de tal, y ya sabía lo que había… El chiborra eso va dedicado 

a tal y eso lo tenían toda la tarde en la plaza. El dinero lo recogía el 

chiborra… Quien les preparaba ese chiborra sabía mucho, pero el que 

les preparaba el suegro mío y se llevaban tol invierno de música por la 

noche. La función es el 26 de junio, san Pelayo, pero se llevaban desde 

el invierno trabajando sobre la cosa… pero el segundo día se hace 

fiesta con la Virgen del Carmen, con procesión los dos días. Y cantaban 

eso de: –¿Quién quiere entrar conmigo en el río?, ¿quién quiere entrar 

conmigo a pescar? tiro riro riro titorirora… Esto era cuando la culebra 

y formaban la culebra. La formaban desde aquella esquina, pero ¡qué 

bien la hacían toda por la plaza! La dulzaina tocando, estaba arriba en 

el balcón del ayuntamiento, que siempre se ha puesto ahí. Cuando 

Galindo y otros que han venido igual y los danzantes en la plaza…Y el 

castillo ¡pero cómo le saltaba el último! porque según iban cantando le 

iban formando, se ponían dos, se ponían dos, cruzaos, después subían 

otros. Pues anda que el último pa dar el salto, porque decían: – Al tin 

tin tirorirorín– y ¡plas! le veías arriba…

(Paulina Bartolomé, de 82 años, su esposo, Justiniano de la Vega y la 
hija. Diciembre de 1992. Grabado en Villacarralón por Elías Martínez y 
Carlos Porro).



Bailes tradicionales en Valladolid

229

En la misma entrevista otro danzante mayor de Villacarralón, de 80 años, que tras-
teaban algo con el viejo acordeón de botones apostilló:

El castillo se iba bailando y se iba dejando cada vez uno para hacer el 

castillo. Hacían la culebra ¡verdá!, y según se iban quedando los últi-

mos para el castilllo, la cabeza siempre iba la primera, de dos en dos, 

dos encima, y después uno a cada lado y a última hora cuando ya 

termina, pues pone el pie uno encima de las manos y le da la vuelta 

encima de los otros… ocho y el birria y dos suplentes. ¿Quién quiere 

entrar conmigo?, dice que es el castillo y tiroriroriro se iba deshaciendo 

de dos en dos, hasta que quedaban los del castillo luego se hacía la 

culebra otra vez…

Seguía la señora Paulina describiendo el atuendo de los danzantes:

[...] en la cabeza un turbante de flores, guías y panzas, hacían calles, 

eran diez lazos, «el maturranguero» era otro. Palos de avellano «para 

que rugan» se traían de Villada. Llevaban los pantalones de las seño-

ras antiguas con volante, de mucho vuelo, las cuerdas de las zapatillas 

atadas por toda la pierna, pero me parece que esa danza ya no la 

recuperan.

Y qué razón tenía la señora Paulina, pero con sus datos, y las tonadas sabidas no 
fuera muy difícil volver a poner en pie el castillo de Villacarralón.

Los danzantes de Villacarralón. H. 1950



Bailes tradicionales en Valladolid

230

El castillo en la procesión. Pedrajas de San Esteban. H. 1960

Los castillos en Cuéllar en la plaza mayor, antes de la probadilla. 1953



Bailes tradicionales en Valladolid

231

XX. TORDESILLAS

El ilustre Ayuntamiento de la villa de Tordesillas nos ha favorecido con 

un programa de los festejos que se han de celebrar en aquella locali-

dad con motivo de las Ferias y Fiestas de la Peña, que tendrán lugar los 

días 11, 12, 13 y 14 de este mes. Dicho municipio ha comprendido la 

importancia que para sus administrados tienen esos certámenes públi-

cos de la industria, y no ha remitido gastos ni sacrificios a fin de que las 

ferias y fiestas de dicha villa revistan la pompa y lucidez que de antiguo 

gozan. Se ofrece un pequeño extracto del programa: La música de la 

localidad y una dulzaina del país amenizará todos los días el paseo de 

la Plaza Mayor; se celebrarán funciones religiosas, fuegos artificiales, 

la tradicional y original función del «Estradillo», propia y peculiar de 

aquella villa, después de la cual se lidiarán tres toros de puntas por la 

cuadrilla del amado diestro, Juan Jiménez Ripol, El Ecijano, y precedi-

da del anuncio por disparo de voladores y bombas reales se verificará 

la lidia de la llamada vaca encohetada y el Toro de la Vega.

(El Norte de Castilla, 2 de septiembre de 1887).

D

e la memoria del baile tradicional poco o nada se ha conservado en las 
grandes localidades. Tordesillas recuerda la figura del dulzainero local 
Francisco San José apodado «Poncela» (1859-1935) quien interpretaba el 
baile de la plaza de manera habitual hasta los años anteriores a la Guerra 

Civil. La célebre señora Cristina Badea «la torrezna» así canturreaba en verso una có-
mica poesía que recogieron Delfín Val y Joaquín Díaz de cómo era el viejo Tordesillas 
en las primeras décadas del siglo xx:

Es Tordesillas una villa bonita y flamante

tiene comodidades de una ciudad grande.

Tiene comercios muy buenos

de mucha importancia,

juzgao de primera istancia

«clabes de eletrecidad».

Hay en el pueblo unas chicas bonitas

con tres boticas y tres cafés,



Bailes tradicionales en Valladolid

232

buenas afueras y buenos paseos

con el río Duero al pie.

Tiene el pueblo unas afueras

que es una preciosidad

aquel que las reconoce

no se cansa de mirar.

¡Olé!, ¡olé!, ¡viva el Rey de España!

¡olé! ¡olé!, ¡viva el Rey!

¡olé! que vamos al pueblo

 con muchísimo placer.

Vamos ya, vamos ya

con «Poncela» a la plaza a bailar…

Baile y toros centran la función de la patrona local, la Virgen de la Peña, que se 
venera en una ermita a las afueras de la localidad y en su entorno se festejaba la ro-
mería que celebraba en los días siguientes verbenas, bailes y diversas suertes taurinas, 
desde la vaca «del alba» hasta la «encohetada». A propósito de los encierros leemos 
nuevamente:

[…] el frac y la levita son reemplazados por la graciosa chaquetilla y la 

larga vara ocupa el lugar del bastón. El primer día como en casi todas 

las fiestas populares está destinado a los ritos religiosos de costum-

bre, que se celebran en una ermita cercana a la población. Numerosos 

puestos de sandías, panderetas, rosquillas y bollos ocupan el camino y 

concluida la ceremonia religiosa comienzan a danzar en un extenso cír-

culo aquella risueña juventud, al compás de la alegre gaita y el ruidoso 

tamboril. Por la noche se encamina la bulliciosa muchedumbre a ver la 

vaca encohetada que precede siempre a las funciones de novillos de 

los dos días siguientes…

(Artículo de Juan de la Rosa de 1849 a propósito de un viaje real del 
15 de septiembre de 1844. En Ventura García Escobar, Medina de Rio-

seco, Campos y Torozos en el Semanario Pintoresco Español. Pérez de 
Castro, R. y Regueras Grande, F. Valladolid, Asociación Cultural Domus 

Pucelae, 2009).



Bailes tradicionales en Valladolid

233

Sí conserva para estos días de fiesta y desde hace varios cientos de años una po-
pular representación en la plaza taurina de una soldadesca o el célebre «estradillo» a 
modo de comedia bufa del Siglo de Oro en la que toman parte el personaje de un rey 
ataviado a la usanza medieval moruna y su corte de soldados con el tamboril, los per-
sonajes grotescos de don Quijote y Sancho, unas odaliscas y varios niños disfrazados 
de madamas.

Se suman a la comparsa los botargas, vestidos de sayo de colores que danzan y 
hacen cabriolas todo el tiempo y «la fregona» que encarna un mozo vestido de mujer 
de manera desproporcionada. Tal representación que se planteaba cada cuatro años 
por la fiesta de la Virgen, se tiene documentada desde al menos el siglo xviii –se piensa 
en su composición en un turresilano del siglo anterior, Alonso del Castillo Solórzano– 
y venía a ser una suerte de encierro popular y rejoneo chusco donde como siempre 
salía malparada una vaquilla que era lidiada por los bufones, acometía al rey que debía 
aguantar las embestidas del animal y que acababa rejoneada a caballo por don Qui-
jote y Sancho Panza.

El anterior texto citado de Ventura García prosigue con cumplida y extensa in-
formación del Estradillo, pues la representación toma la denominación al centrar las 
escenas en un sencillo armazón de tablas y maderas, adornado de guirnaldas y ramas 
donde se cobijaba el rey y su séquito de soldados y lanceros. También otras crónicas 
hablan de este festejo como de «La función de los churros», por referencias a los 
novillos pues churros son los novillos añojos más que por la vinculación de la palabra 
churro como algo de raíz y ancestral del lugar. La real visita de Isabel II y Francisco de 
Asís de Borbón a la capital de Valladolid en 1858, se llegó hasta Tordesillas donde 
fueron obsequiados con música y bailes y esta función, de cuyo desarrollo se ocupan 
las peñas locales:

Tordesillas: visita de 1858

Por la tarde, accediendo los Reyes a los deseos del ayuntamiento, asis-

tieron a la célebre función de los churros.

Ya en la noche anterior hubo en la espaciosa plaza del pueblo, después 

de los fuegos artificiales, vaca encohetada, diversión que consiste en 

echar al circo una vaca con una manta, cuyo henchido son cohetes, a 

los cuales en el momento de dejar la res se prende fuego. Hubo caídas, 

algazara y contusiones, pero todos se divirtieron.



Bailes tradicionales en Valladolid

234

En la función de los churros hay uno que llaman rey, vestido a la moris-

ca, y custodiado por ocho guardias en traje análogo, cuyo rey se sienta, 

teniendo en pie a sus lados los ocho guerreros; también salen a la plaza 

las damas, chicos vestidos de niñas, a los cuales colocan bajo un pabe-

llón de ramaje; un D. Quijote y Sancho Panza; un botarga, vestido de 

lienzo basto con un gran toro encarnado pintado en las espaldas; un 

mamarracho en traje de mujer con un abanico monstruoso, que llaman 

fregona, y otro idem vestido de payaso.

(Viaje de SS.MM y AA. por Castilla, León, Asturias y Galicia en el verano 

de 1858, Juan de Dios de la Rada y Delgado; 1860. Pg. 92 y 96).



Bailes tradicionales en Valladolid

235

XXI. EL VALLE DEL HORNIJA
PEÑAFLOR DE HORNIJA: EL PALOTEO Y EL BAILE DE 
TAMBORIL Y REQUINTO

La chicas danzaban con enaguas. Danzan en el Cristo en otras pro-

cesiones. Hasta la guerra. Y dos años después, que venían los de la 

guerra y nos decían los soldaos: –Danzadnos un lazo que no lo hemos 

visto que nos ha pillao allí–. Iba mi abuelo con la dulzaina y en el salón 

pa que los vieran. Las chicas hacían el cordón con castañuelas, palos 

de espino.

Era una danza muy trabajosa, se tocaba la marcha real en la iglesia 

paloteando. Los guías trabajaban mucho. Éramos ocho, anda que nos 

tuvo mi abuelo todo un invierno en la bodega ahí abajo, to las noches, 

to las noches. –¡Como quedéis mal el día que salga la Virgen a la plaza, 

me cojo la dulzaina y me marcho a casa y no quiero saber nada de vo-

sotros…! En la iglesia tocó la marcha real ¡me cagüen diez!, ¡qué boni-

to!, ¡cómo sonaban los palos en la iglesia! Iba mi abuelo más ancho que 

una gallina con pollos…– Llevábamos un pantalón no sé, que ahora no 

me acuerdo y una faja la mía era morada la faja, y la camisa blanca y 

las cintas y nosotros llevábamos un gorro. Hilario y yo que éramos los 

guías de la danza, nos hizon unos gorros de cartón con unas cintas, 

muy bien preparados llenos de cascabeles así que a nada que movías 

la cabeza… Y teníamos el zárraga, que llamábamos nosotros que era 

Mariano el esquilador, con una pelota atada en un látigo para que no 

se arrimaran a hacer corro, dándoles pa que no se arrimaran y ese lle-

gaba y cogía el corro y según estábamos danzando pasaba el gorro, 

que entonces sacábamos 50 duros en Castromonte y La Mudarra y qué 

lechazos comíamos. Sí, era una danza muy bonita…

(Relato del señor Ulpiano, de 69 años. Grabado en Peñaflor de Hornija 
el 14 de noviembre de 1992 por Carlos Porro).

M

ás preciso no puede ser un relato sentido de la importancia que en 
tiempos tenía este patrimonio hoy denostado y mostrado tan aburri-
do entre muchas de las agrupaciones que se ocupan del relevo de 
estas danzas, sin el carisma que los viejos le dieron y sin el respeto 

a las formas que antes hacían de la danza y la dulzaina lo más estimado en la fiesta. 



Bailes tradicionales en Valladolid

236

En Peñaflor danzaban los hombres para el Cristo de las Eras y después de la Guerra 
las mujeres también, con las enagüillas que formaron parte del traje exclusivo de los 
mozos. Se hicieron cargo de una de las danzas, el tejido de cintas «el cordón» como 
lo dicen allí. Conservamos la melodía de algunos de los lazos («Si te pica la pulga», 
«el pastor», «la raposa de Morales», «tengo un mandilín», «tres peritas», «Señor mío 
Jesucristo», «Villabrágima», «la cruz» o «la rosa») y el pasacalles que tocaba el señor 
Emilio y un sobrino suyo, Fortunato:

El primer lazo que se echaba, era «la cruz verdadera» a la puerta de 

la Virgen, en el portalillo y la guardia civil les daba un duro. Las faldas 

eran blancas con buenos bordaos. El tío Garrapata y el señor Urbano 

siempre daban. El Tío Mato tocaba una flauta y un tambor, Máximo se 

llamaba aquel hombre. Ese. La danza el señor Emilio tocaba Emilio el 

requinto y la dulzaina. Con los agujeros. Ese otro era el señor Mato, ese 

era el que tocaba y él tocaba el bombo y él todo hacía ¡sí!

(Una señora muy mayor, grabada en Peñaflor en noviembre de 1992).

De la conversación de Ulpiano, nieto del dulzainero, de los antiguos que tocaban 
el requinto, la dulzaina vieja sin llaves, y de una mujer mayor, de más de ochenta años, 
extraemos las siguientes líneas. Curiosa desde luego es la referencia de la presencia 
de un músico de flauta de tres agujeros y tamboril en la localidad:

–¡Qué baile se preparaba aquí en la plaza, y salía a pedir (el dulzainero) 

al mejor una perra y echaban a correr! Que no la había, ¡ya ves! una 

jodida perra.

–Oye y cuando bailábamos por la noche en la luminaria por el Rosario, 

que antes le había, se encendían unas hachas; ponía los barriles que 

tenían pez que se quemaban y en las ventanas del ayuntamiento las 

colgaban y alrededor bailábamos, y en comunión todos, ahí no había 

nadie que riñera por una cosa ni otra…

–Mi abuelo tocaba aquí en la plaza, tocaba por la noche con los quintos. 

¡Qué bonito era entonces!, sin tener una perra cómo lo pasábamos…

¡Qué bailes más animaos!, tocaba unos bailes muy bonitos, cogió al 

oído la música…y las habas, ¡cómo las tocaba!, se volvía uno contra el 

otro y otro contra la otra. También había entradilla, me acuerdo de pe-

queño me cogía mi abuelo me bailaba la entradilla, me ponía encima 

de las piernas, no se me olvida eso, y me cogía con un pie y empezaba, 

taratito… ¡qué alegría!, ¡si esto de la danza es muy bonito!



Bailes tradicionales en Valladolid

237

Tocaba con Isidro, era el cartero de aquí y Fortunato, el de la Muda-

rra, que tocaba la caja me acuerdo que salía, cuando había baile en la 

plaza, salía de aquí de ca mi tía Agapita que eran hermanos, mi agüelo 

y Tía Agapita y salían de aquí y cuando redoblaba Fortu la caja ahí ¡ya 

estaba todo el mundo gritando en la plaza! ¡cagüen!, entonces no se 

veía otra cosa. La caja la llevaba el cajero. Antes que mi abuelo, antes 

el tío Mato, ese llegaba con la chifla en la mano y el tambor en la otra.

Del tejido del cordón, nos indicaban que cada uno estaba pendiente de su color, y 
que lo hacían en las Pascuas de Resurrección, ellos las danzas y ellas el cordón. En al-
gunas partes aún se recuerdan del baile de las luminarias, o de una gran hoguera cen-
trada en la plaza del pueblo alrededor de la cual se bailaba. En las fiestas de san Ginés, 
en Ciguñuela tenían por costumbre también encender una gran hoguera; el primer 
mozo que era capaz de saltarla tenía el privilegio de escoger muchacha para el baile.

Rondalla de Peñaflor de Hornija. Hacia 1900. Colecc. Fundación Joaquín Díaz



Bailes tradicionales en Valladolid

238

EL PERDIDO PALOTEO Y OTROS BAILES DE BERCERO

 […] nosotras no íbamos al baile porque éramos muy pequeñas, si yo 

no fui al baile hasta que no tuve 20 años, ¿tú crees que tu abuelo me 

dejaba? Era un pecao todo entonces, e ir al baile el día la Purísima era 

de golosas, y así todo. Decían: –¡Eso es de golosas!–, nada ni el día de 

tal yo no fui al baile prácticamente porque hubo guerra y luego se mu-

rió un hermano, se murió mi padre, fui cuatro días. Luego me pareció 

que no era tanto…

(Victoriana Fuentes de 75 años de edad. Grabado en Bercero el 13 de 
febrero de 1997 por Carlos Porro).

Muchas veces determinadas localidades o comarcas con una cierta entidad etno-
gráfica mantenida a última hora acaban por erigirse como guión del folklorismo pro-
vincial, capitaneando con sus trajes, sus canciones o sus bailes en la representación 
de una provincia o de una comunidad ante el peso específico de su tradición o por la 

El baile de las luminarias en el cuadro «La hoguera grande» de Pedro de Anca Santaren de 1888. Real 
Academia de Bellas Artes de La Purísima Concepción de Valladolid



Bailes tradicionales en Valladolid

239

dejadez de otras, que todo hace. Así los trajes de Carbajales de Alba en Zamora y La-
gartera en Toledo, las alcaldesas de Zamarramala en Segovia o las pinariegas en Soria 
han pasado a significar sus respectivas capitales y provincias con su buen hacer. En el 
caso vallisoletano Bercero fue la localidad que representó primeramente a Valladolid 
con sus bailes y su dulzaina en las muestras y concursos de antes y después de la Gue-
rra, e intentaron dignificar, recuperar o reconstruir la tradición del baile y la danza en 
nuestra provincia. La presencia de este pueblo, sus músicos y sus bailes especialmente 
en la etapa de posguerra, con las recreación folklórica de las agrupaciones de danzas 
se mantendría en las tonadas de los dulzaineros los Quicos, con Jesus García «Chus» y 
el redoblante Gumersindo de Bercero quienes en las primeras etapas de actuaciones 
acompañarían por media España y parte del extranjero al grupo de Coros y Danzas 
de Valladolid. Jesús era hijo del señor Arturo García, que junto a sus hermanos Fran-
cisco «Quico» (residente en Bercero) y Justino acompañaron fiestas y procesiones en 
la comarca del Hornija, Tordesillas (originariamente vivían en Pollos) y en las Tierras de 
Medina del Campo a donde se desplazó alguno de ellos posteriormente.

Pero por el camino de estos montajes quedaron otros testimonios, más fidedignos, 
reales y cercanos que hubieran enriquecido el patrimonio tradicional vallisoletano. En 
Bercero recogimos unos testimonios –los últimos sin duda– de la referencia de una 
danza perdida de paloteo, muestra que sigue vigente en la danza de Torrelobatón y 
en la de San Cebrián. Aunque ésta nuevamente olvidada, fue recuperada afortunada-
mente en las últimas décadas por el colectivo folklórico Tierras Propias de la capital y 
dejó escrito todo su desarrollo en la biblioteca de la Fundación Joaquín Díaz de Urue-
ña antes de volverse a abandonar su práctica. En Bercero nos contaban de sus trajes:

Parecidos a los de las niñas, sabes, con esas faldas cortas blancas o 

almidonadas como antes y en la cabeza algo, una gorra, un sombrero, 

una gorra…y algunas cintas cruzadas, unas enaguas preciosas blancas, 

bordadas, y no llevaban dinero por hacerlo. Eran doce danzantes, hace 

setenta y cinco años y bailaban con castañuelas. Bajaban los Quicos a 

tocar con la chiflata, la caja y el bombo… antes tocaban solo la caja y 

la chiflata….

La raposa de Morales fue por uvas a las viñas

y vinieron las de Toro la rompieron las costillas.

Chúpatelo bien, chúpatelo mal

¡que las de Toro te lo dirán!

Tín, tín, tín ¡arriba Martín!



Bailes tradicionales en Valladolid

240

Vestían como los maños, con cascabeles… en la casa del tío Cayo dan-

zaban, allí ensayaban que les vi por un agujero…

(Testimonio de una mujer de 92 y un vecino de 86 años de Bercero. 
Recogido por Carlos Porro en Bercero el 17 y 20 de octubre de 1991).

Hace años también tomamos algunos datos de la rueda y de las habas verdes que, 
reordenadas y estructuradas, perdieron la forma original que por fuerza hubo de ser 
igual a la de las cercanas poblaciones y que hoy representa uno de los pocos testimo-
nios de esa época y que oíamos de viva voz de una mujer, antigua cestera, labor ésta 
a la que en tiempos pasados se dedicó la población, trabajando en fino una cestería 
de centeno y tiras de zarza o mimbre. Madoz en su diccionario de 1846 refería que 
en la localidad buena parte de los vecinos, incluidos las mujeres y los niños de entre 
diez y doce años se dedicaban a la fabricación de toda clase de cestos y cuévanos de 

mimbres…. Tampoco ha quedado ya casi ni su recuerdo:

El baile era en el arrabal, en la plaza, luego después ya hizon una pane-

ra ahí en la plaza, que siempre fue en el arrabal. Hasta que yo me casé 

era en el arrabal, en la calle. Mientras él vivió aquí, el señor Quico no 

vino otro. Aquí tocaban el día de san Isidro, y el día del Carmen dos 

días de mucha fiesta… a las cuatro y media tocaban al rosario el señor 

cura, ibamos al rosario y luego ya al baile y cuando anochecía a casa... 

jota a bailar, los agarraos, vals corrido que hacían requiebros, la jota 

era de una manera y las habas eran de otra manera. La jota en rueda y 

luego al agarrao ya se ponían en medio, pero el baile era alrededor de 

la plaza y luego ya se terminaba la música del baile y ya se reconcen-

traban por dentro. Hacían un corro grande y me acuerdo de vérselas 

bailar a ese Aurelio…

(Una mujer de 92 años y otro vecino de 86 años de Bercero. 17 de 
octubre de 1991).

De las populares habas de Bercero Ana Belén Talles escribía en la revista universi-
taria Narria, en 1981 que «[...] además de algunas jotillas, se bailaban las habas verdes 
durante todo el año en domingos y festivos excepto en tiempo de cuaresma. Ejecu-
taban este baile hombres y mujeres –generalmente por parejas– y se acompañaban 
de dulzaina y tamboril o caja… este baile se dejó de realizar aproximadamente en 
la década de los años 50» a tal relato anotaba que se bailaba también la entradilla y 
recoge, aunque más bien refiere de otros autores que consistía «[...] en que los mozos, 
encargados de los gastos de los bailes populares pagaban cada uno una parte, pero 



Bailes tradicionales en Valladolid

241

también pedían a las mozas en los bailes o a cualquier caballero que por allí apareciera 
durante la celebración. Primero le saludaban respetuosamente y después bailaban 
con alegría un breve rato hasta recibir una propinilla que engrosaría los fondos del 
presupuesto. Generalmente tras obsequiarle con la entradilla castellana terminaban 
con un: –¡Vivan los generosos!». Tan suculenta descripción no es otra que la de Aurelio 
Capmany de la obra Folklore y costumbres de España (1931) y de estos detalles no 
alcanzamos a entender explicación alguna en estos pueblos y sí en los ribereños del 
Duero y más en los burgaleses.

LOS BAILES DE VELILLA

Las Candelas, san Blas, san Blasico

santa Águeda, santa Aguedica

la abuela y la abuelica.

Aquí eran las habas, las boleras y la entradilla. La entradilla se bailaba 

entonces mucho, en san Blas en el baile. Esa era por ejemplo se ponían 

quince o veinte y se ponían alrededor en roda, un redondel. Y las habas 

por san Blas y san Isidro que empezaron más tarde a festejarle.

Las habas eran: –¡Las habas, las habas qué ricas que estaban!, pero 

en música, ¡después de comidas, después de guisadas! ¿Cómo era el 

tralareo? Luis lo bailaba muy requetebien, las boleras sí, de las habas 

ya no sé… La entradilla ¡cómo la bailaba mi abuelo Florentín! ¡parece 

que le estoy viendo!… y eso empezaba a la botella que iban bailando 

como pasando roda. Ponían una botella en el medio y hacía una roda, 

un corrito, con una botella en el medio, y cada vez uno iba sobre la bo-

tella y se apartaba. Yo la entradilla la he visto bailar muy poco porque 

Fuso sería de los últimos que tocó la entradilla que era para el baile de 

temporada. Quico también la tocaba… Las boleras se bailaban p’acá 

y p’allá como la jota sin picadillo y luego las habas. Y las habas... (Y 

apunta otra vecina con mayor certeza:) –¿No las bailaríais p’alante y 

p’atrás?...

(Varios vecinos de Velilla, en noviembre de 1995).

Efectivamente con el nombre de boleras –denominación que también se conserva 
en Tiedra referida a las habas verdes– se bailaba esta tonada en Velilla en la rueda de 
los domingos, que básicamente consistía en un paseo hacia cada lado, más o menos 



Bailes tradicionales en Valladolid

242

saltado que se remataba en vuelta, todo esto mientras la rueda iba desplazándose. 
Dicho baile fue unido por las cátedras de Sección Femenina, estilizado (llamémoslo así) 
o regulado, junto a otra jota, denominada la jota de Bercero y propia del repertorio 
de los dulzaineros los Quicos y seguramente también de otros dulzaineros de la zona, 
José Casado «Fuso», Florentín Rodríguez «El pajarero» y Florentino «Morato» de Velli-
za, localidad que no tuvo queja en cuanto al gran número de dulzaineros con los que 
contó en tiempos pasados.

Las boleras mucho las toqué, esas las bailaban las mujeres en santa 

Águeda, sabes y en corro y salían a cobrar, unos a una peseta, otros a 

dos reales pa sacar pa gastillos. Mi abuelo era una gaita que no tenía 

llaves, pequeñita y con esa se defendió todo el tiempo.

(Entrevista a Isidoro Bernal, de los dulzaineros «Los bernales» de Ada-
lia, de 88 años edad. Entrevistado por Carlos Porro en Peñaflor de 
Hornija el 27 de marzo de 1996).

OTROS BAILES DEL VALLE DEL HORNIJA: GALLEGOS DE 
HORNIJA

A Gallegos de Hornija acudían unas veces los dulzaineros los Bernales de Adalia y 
otras los Cacharreros de Pedrosa del Rey, dependiendo de la cuantía que todo iba en 
precio y calidad. La memoria del señor Elpidio, de Gallegos, recuerda añorante tiem-
pos de bailes pasados y el lugar de desarrollo:

En un salón, pero cuando hacía bueno en la calle. Aquí había dos com-

petencias por decirlo de alguna manera, el dulzainero que venía de 

Adalia y otro que era de aquí que tenía el bar del pueblo. El de aquí 

tenía un manubrio, que no es piano, pero parecido y el otro casi dá-

bamos más importancia a la gaita porque era menos frecuente, pero 

aquí, si aprendíamos a bailar y nos soltábamos fue por el piano. Le 

renovaban doce bailes y la jota que era esa jota primordial en todos los 

pueblos y le llevaban a un compositor a Valladolid. En Semana Santa 

estaba vedado...

(El señor Elpidio de 92 años. Anotado por Rafael Gómez y Carlos Porro 
en Gallegos de Hornija en febrero de 2017).

El señor Elpidio, de mozo, componía y aderezaba coplas y de su bien armada cabe-
za relataba en verso los tiempos de costumbres y los sucesos chocantes que le parecía:



Bailes tradicionales en Valladolid

243

El domingo de Pascuilla ¡qué domingo!

hubo baile de dulzaina con bastante animación,

por la mañana a las nueve, todo Gallegos se mueve,

y el camino de la ermita se llena de procesión.

Llegamos al santuario, ¡tan sagrado!

echamos cuatro cigarros ya que vino la ocasión

cuando vimos muy de cerca a otros tantos peregrinos

que en unión de buen devoto venían de San Salvador.

¡Aleluya Virgo potes santa Eulalia!

con voces entrecortadas se dejaban bien oír,

y al poco tocó una esquila anunciando a los presentes

que la misa comenzaba para quien quisiera asistir.

Terminada ya la misa salen fuera

miran al salón de arriba como perro (ol)fateador

y subiendo la escalera, por las pastas se repelan,

luego con un vaso vino se quedan como un reloj.

¡Ay! domingo bochornoso,

¿quién diría?, ¿quien creía lo que podía ocurrir?

Por la tarde hubo baile

los dolores y emociones se dejaron bien sentir.

Esas señoras casadas ya no veían

las luces nos alumbraban con un poco resplandor

y la inmensa mayoría con bullicio y algazara

como fieras enjauladas bailan bien al tambor.

¡Ay! domingo bochornoso,

¿quién diría?, ¿quien creía lo que podía ocurrir?

Por la tarde hubo baile

los dolores y emociones se dejaron bien sentir.

Su sobrina Inmaculada que atendía las explicaciones de su tío, recuerda –y baila– 
los estilos de los años pasados, entremezclados con la propia tradición y los modos 
que trajeron las cátedras ambulantes de la Sección Femenina en los años cincuenta y 
sesenta:

Antes aquí en el baile yo me acuerdo cuando yo era chica, que la jota 

al final la bailábamos alrededor... y se iba bailando todo, todo, así en 

fila, hasta que terminaba la jota. La plaza de aquí de Gallegos es re-

donda, porque no había fuente y cuando se tocaba la jota la gente 



Bailes tradicionales en Valladolid

244

normalmente se iba a los laos y te ponías en fila bailando, se llenara 

o no se llenara la plaza tú ibas bailando la jota e ibas corriendo por 

toda, toda la plaza. Así se bailaba la jota, yo la he bailado así. Ibas 

con el compañero bailando y normalmente iba la mujer por fuera y 

el hombre por dentro y la jota se bailaba en corro. Y siempre que se 

bailaba, ¡la jota!, pero antes cuando había baile y no como ahora. Ibas 

corriendo así la plaza, el paso era normal y así poco a poco, ya digo 

que ibas corriendo todo, y según hacías esto, una más pequeña y otra 

más larga y el repicoteo igual ibas bailando dando la vuelta ¡cuando yo 

era pequeña! La jota era ese movimiento el picadillo, el menudillo y se 

bailaba en corro…

…ibas diciendo, pal segundo, pal tercero o al que fuera eso siempre en 

el baile y era la música. Se tocaba una canción y hasta el siguiente esta-

ban mucho tiempo, mucho rato y luego ya empezó la moda… y sí, ibas 

con los chicos y te iban pidiendo pal segundo, pal tercero, pal cuarto. 

Eso cuando tenía yo veinte años… y terminabas de bailar y tú te ibas 

con tu cuadrilla, y como te quedaras con un chico hablando y bailar el 

último baile ya decían que era con el que te gustaba….

(Inmaculada, de unos setenta años de edad. Grabado en Gallegos de 
Hornija en marzo de 2017 por Rafael, Marta Gómez y Carlos Porro).

Sigue Elpidio contando sus recuerdos de los bailes antiguos y de los bailadores:

…ese hombre era de nuez, de pescuezo delgadito, era jandro hablan-

do que viéndole así la cara: –Y este hombre ¡tié que bailar! Porque 

viéndole el tipo… y le ataban un papel con un imperdible se le ponían 

en el pantalón justamente en el culo. Este te hacía reír, iban así con un 

chisquero y una vela y él iba así, y detrás iban dos o tres con la vela:

con el papelito

que llevas al culo,

mirai a ver alguno

¡que ya está maduro!

a ver si le encendía la vela. Eso por los carnavales o si se ponían de juer-

ga y la botella pues, siempre ha sido esto más moderao, no como tirar 

una cabra de la torre. Yo la botella la he visto bailar a un chico ya, murió 

joven, pues del tiempo mío, pues ponían la botella así y cantaban algo:



Bailes tradicionales en Valladolid

245

Este es el baile de la botella

el que la tira no bebe de ella.

Porque lo vi aquí en una boda que las hacíamos en las casas… (Y añade 

la sobrina Inmaculada): – Es una jota, que la bailas y vas rodeándola.

(Elpidio y su sobrina Inmaculada, 4 de febrero de 2017. Entrevista con 
Rafa Gómez y Carlos Porro).

A propósito del baile de la botella, conocido en muchas partes de la comunidad 
aunque ahora aparece como patrimonio exclusivo de los charros, un vecino de Mar-
zales, Julián de 79 años, quien fuera músico redoblante de la cuadrilla de los Bernales 
cantaba este baile de la botella que recuerda de unas temporadas pasadas en Gallegos:

Este es el baile de la botella

el que la rompa paga la media…

solamente con dejarla caer, así cruzando las piernas, cuando ya está-

bamos mamaos entre la panda y el que la tiraba pagaba la roda, así en 

plan zángano…

(Julián, entrevistado por Rafael Gómez y Carlos Porro en Valladolid. 23 
de febrero de 2017).

Otra noticia más de los bailes de mozos y mozas, de reuniones de vecinos, de bo-
das y fiestas familiares nos cantaron en Gallegos. La popular jerigonza:

El señor Elpidio ha entrado en el baile

que lo baile, que lo baile

y si no lo baila medio cuartillo pague,

que lo pague, que lo pague, ¡que lo pague!

¡Que salga usted!

que le quiero ver bailar, cantar y brincar

dar vueltas al aire

con lo bien que lo baila la moza, déjala sola, sola en el baile.

Ha tenido gusto Gallegos por recordar su memoria. También porque en los años 
ochenta pasaron por allí Delfín Val, Joaquín Díaz y el grupo Candeal grabando parte 
de ese repertorio tradicional que hoy casi está olvidado. Coplas de ciego, versos re-
ligiosos, rogativas a la Virgen del Villar, aguinaldos, romances, las galas de boda y los 
temas infantiles quedaron ya para siempre anotados de la memoria de Celsa Rejón, 
Patrocinio San José, María Arroyo, Carmen Martínez, Angel Vidal «el rubio», Apronia-



Bailes tradicionales en Valladolid

246

no Núñez, Petra Bruña, Antonia Martín, Rosario Torres y Angelita Gordoncillo de Vega 
de Valdetronco. Anotamos de esas entrevistas como colofón del baile de los gallegue-
ros esta jota, a son de pandereta:

Unas muchachas bien puestas

pueden ir a cualquier sitio

que se asoman a los carros

y hacen subir a los chicos.

La dulzaina toca, chicas a bailar

que alguna forastera la risión hará.

la risión hará, la risión hará

la dulzaina toca ¡chicas a bailar!

(Angelita Gordoncillo Caballero de 51 años. Vega de Valdetronco, 
1985).



Bailes tradicionales en Valladolid

247

XXII. LA CHURRERÍA
DE LOS BAILES DE COGECES DEL MONTE

E

n Cogeces, tuvimos la suerte y fortuna de poder conocer la más antigua me-
moria del baile y la danza con algunos de los singulares protagonistas que 
alcanzaron a vivir los últimos tiempos del baile en la calle, en la rueda, de la 
dulzaina y la ronda. Gregoria Escolar, a la sazón una de las primeras cantoras 

de las antologías de Joaquín Díaz y Delfín Val a quien tantos y tantos cantables y ro-
mances recopilaran en los finales de los años setenta, siguió aleccionando con su son 
y su arte a todos y cuantos nos acercamos a su saber. Conocimos también a la señora 
Juliana y a su marido, grandes y buenos bailadores de estilo, María López Sacristán «la 
modista» de 91 años y a la que entrevistamos en una residencia en Valladolid en 2002, 
al señor Longinos de 92 años en 1995 y residente en Bahabón de Valcorba y Begoña, 
joven cogezana heredera en parte de la tradición. Luis Velasco «el poeta» hasta su fa-
llecimiento ilustró con su saber, sus tonadas, su ilusión y el repiqueteo de los pitos que 
tallaba, letras y canciones de toda índole. Y en los últimos tiempos la señora Luisa de 
80 años, Agustina García de 81, Teódula «la churra» y las señoras Juana y Milagros en 
2008 y 2009 acabaron por completar el gran mapa de la tradición local que ahora de 
un plumazo parece esfumado casi por completo.

Aún así, a caballo entre la Churrería y la Tierra Pinariega, Cogeces salvó en parte 
su gran legado cultural de la tradición, gracias a la memoria y buen hacer de sus veci-
nos, que dejaron su saber en una mítica grabación realizada por Delfín Val para Radio 
Cadena Española en 1982 de la vieja misa pastorela y una suerte de villancicos a son 
de tambor, pitos y panderetas. El documentalista y cineasta Manuel Garrido Palacios 
filmaba un impagable testimonio de baile y procesión en la mítica serie de TVE «Raí-
ces» a mediados de los años setenta, con la intervención de algunos de los dulzaineros 
locales –Isidoro Arranz «patapalo» o «el cojo campanas», de Pesquera de Duero– y 
algunos buenos bailadores de temple de la procesión.

El referente más habitual en Cogeces es el baile del «pingacho», modalidad de 
baile juego, disimuladamente irreverente –más ahora que acostumbran a bailarlo las 
águedas en la misma procesión de la santa– en el que los bailadores han de ejecutar 
los movimientos característicos a son de la cantora, dándose unas culadas en determi-
nado momento. No dejaba de ser uno de los bailes que aprendimos allí entre habas 
verdes, danzas de procesión, carrasquillas, jerigonzas, bailes de tres, la jota y la rueda. 
Luis Velasco historiaba emocionado esta costumbre:



Bailes tradicionales en Valladolid

248

Este es un baile que se escribió en Cogeces del Monte y se dio a co-

nocer mediante unas niñas, unas niñas que tuvo su padre una enferme-

dad y se agotó todo el dinero que había en casa y entonces la madre se 

echó a llorar. Las madres también la decían que se pondrían a trabajar y 

que tal, total que las niñas acordaron entre las dos ponerse a cantar en 

las solanas donde estaban las señoras cosiendo y claro en aquel enton-

ces pues por poquito que les dieran pues se conocía y de eso salió este 

maravilloso baile que es natural de Cogeces del Monte y que nosotros 

le defendemos con mucho orgullo y mucho rigor:

Si usted se quiere reír y divertirse un buen rato

écheme usted un realico y bailemos el pingacho.

Por bailar el pingacho, madre, me dieron un real,

báilale pequeña, báilale galán;

báilale de lao, del otro costao

de la delantera, también la trasera –y das un culazo–

¡Ahora sí que te quiero, morena!,

¡ahora sí que te quiero, de veras!,

¡ahora sí que estarás contentona!,

mandilona, mandilona –dicen ahora–

¡ahora sí que estarás contentón!,

mandilón, mandilón, ¡mandilón!

El día de san Antonio son las fiestas de Cogeces

forasteros y del pueblo a todos se les divierte.

Por bailar…

Cogeces ya no es Cogeces no se puede divertir

porque le falta la flauta y también el tamboril.

Eso se acompañaba de almirez, botella y en algunos casos castañuelas 

incluso. Esto se hacía por las fiestas del pueblo pero mayormente hacia 

las navidades.

Seguía el señor Luis hablando de otro de los bailes, las habas verdes:

Se le ha puesto letra a la mitad de la canción pero se le ha puesto poco:

Vamos chicas, vamos chicos a bailar

las habas verdes que las toca el dulzainero.



Bailes tradicionales en Valladolid

249

Vamos chicos, vamos chicas a bailar

porque es la jota castellana que más quiero.

Vamos chicos, vamos chicas a bailar

todos unidos con gran ilusión,

que la jota que ahora suena es sin duda,

lo mejor, de lo mejor de la región.

Paso para alante, paso por atrás

mueve la cadera y los brazos a la par;

paso para adelante, paso para atrás

sigue de frente y no te pararás.

pero no llega más que hasta ahí. Tarareado es así: –Tararí, tararí tara-

tí..-– y vuelve a repetir. Esa la tocaban en la danza en la fiesta de san 

Antonio, que es el día 13 de junio… Aquí la danza a san Antonio salió 

porque ahí se quemó un barrio, se prendieron unas casas y no veían 

manera de apagarlo y veían que se extendía más y no sé quien le dio la 

idea de sacar al santo. Fueron cuatro, le sacaron y le trajeron hasta que 

y sin saber porqué ni porque no, el fuego cedió, que se apaga, que se 

apaga, que pudieron con ello y luego pa volver a la iglesia de alegría 

fueron bailando delante de él. Pues hijo, que un año que otro año, 

que ha quedado de tradición. Una fiesta sin danza no tendría sentido 

aquí… Las habas verdes se bailaban entre dos, hombre y mujer o dos 

hombres que es más lenta, otras veces un poco más deprisa. La entra-

dilla yo no la he casi conocido tocar, esa la tocaban cuando ya iban a 

meter el santo o por la mañana…

Las carrasqueñas eso se bailaba a la rueda. Aquí los primeros bailes 

que aquí se hicieron se bailaban a la rueda, es decir uno tras de otro 

dando la vuelta a la plaza y claro todos y todas se pegaban por ponerse 

los primeros y había un señor muy bruto que decía: –¡Si a la primera la 

pusieran un cencerro no iba nadie a ponerse la primera!– Pero sí, baila-

ban la rueda que todavía se usa en Cuéllar. Aquí eso se perdió. Tocaba 

el tío Perero, el padre la dulzaina y el hijo el tamboril.

(Luis Velasco Herguedas, de 75 años en 2009. Entrevista realizada en 
Cogeces del Monte por Carlos Porro).

Refiere Luis, y en eso estaban de acuerdo los demás vecinos mayores en que «la 
letra de siempre» del pingacho solo se cantaba con este estribillo y la copla de:



Bailes tradicionales en Valladolid

250

Tudela ya no es Tudela, que es el segundo Madrid

¿cuándo se ha visto en Tudela pasar el ferrocarril?

y que andando el tiempo se añadieron las otras tres cuartetas. Posiblemente fuera 
el mismo Luis, muy dado a estas creaciones literarias y que se popularizaron a partir 
de la grabación en cassete de algunos grupos de folk en los años ochenta. El señor 
Longinos nos explicaba también:

El pingacho se cantaba de antes.

Por bailar el pingacho, madre, me dieron un real.

Baila de lao, baila de costao

de la delantera, de la otra trasera

y esa es la manera.

¡Ahora sí que te quiero morena!,

¡ahora sí que te quiero de veras!

Y añadía su mujer:

Ahora sí que estarás contentona, borrachona, borrachona

ahora sí que estarás contentón, borrachón, borrachón y ¡melón!

eso en cualquiera fiesta, a lo mejor arrancando, cuando se iba a arran-

car: –¡Venga arrancadoras a cantar cantares!, ¡a bailar el pingacho!–, si 

caso como no fuera que llevaran una pandereta… De a tres es una jota, 

vas bailando con una y después bailas con otra, estás bailando con una 

y bailas con otras es un baile con tres, bailar con tres. Bailan las jotas 

que cantan, eso era antiguamente cuando yo, se bailaba tango, todo 

como ahora. A mi me gustaba el vals, lo que no me gustaba bailar 

era el mambo porque eso era para novios, que es muy recogidito, me 

gustaba el chotis…

(Longinos de 92 años y su mujer de Cogeces. Grabación realizada en 
Bahabón de Valcorba el 13 de mayo de 1995 por Carlos Porro).

Gregoria Escolar o la señora Juliana, cantaron y bailaron con gran estilo estos bai-
les, el tres, la jerigonza, las habas y el pingajo a la manera antigua, o al menos la que 
se estiló con la naturalidad del tiempo pasado. María «la modistilla» insistía en este 
baile y en las carrasqueñas, en una curiosa versión que aunaba en la letra el baile de la 
jerigonza y otras cuartetas de mando y orden que indicaban a los bailadores los gestos 
a realizar:



Bailes tradicionales en Valladolid

251

Cogeces ya no es Cogeces, ya no se pue divertir

porque le falta la flauta y también el tamboril.

Por bailar el pingacho, madre, me dieron un real

báilale pequeña, báilale galán.

Báilale de lao, del otro costao

de la delantera también la trasera.

Ahora sí que te quiero, morena,

ahora sí que te quiero, de veras,

¡ahora sí que estarás contentona!

mandilona, mandilona

ahora sí que estarás contentón,

¡mandilón, mandilón, mandilón!

Y luego viene otra letra que no la sé, pero antes se decía:

Tudela, ya no es Tudela que es el segundo Madrid

¿cuándo se ha visto en Tudela, pasar el ferrocarril?,

y lo demás es igual. Y es el baile de las carrasqueñas…

(María López Sacristán de 91 años, «la modista», de Cogeces del Mon-
te. Grabada en la capital el 24 de noviembre de 2002 por Carlos Porro).

La señora Juliana hilando lana. Valladolid, 1994



Bailes tradicionales en Valladolid

252

EL BAILE A LA NOVIA DE COGECES, CAMPASPERO Y 
TORRESCÁRCELA

En las bodas rurales –y en las urbanas– nunca podía faltar el baile de los convida-
dos. Los antañones bodorrios del pueblo venían a durar tres o cuatro días, en los que 
se cantaba, se baila, se bebía y se disfrutaba plenamente. Hoy, condenados en la inútil 
querencia de intentar ser imagen y semejanza de las bodas urbanas, han perdido la 
frescura, el gusto y naturalidad, pues las artificiales bodas de plástico se han conver-
tido en un escaparate de algo inexistente y fantasioso y en muchas ocasiones frágil. 
La boda era uno de los momentos más importantes de celebración del calendario hu-
mano. Comparándole y salva sea la diferencia con un corpus litúrgico, se mantenía un 
complejo ritual y organizado protocolo que se iniciaba meses antes con las proclamas 
a la puerta de la iglesia, las amonestaciones y el día de los tratos en el que suegros y 
consuegros ajustaban la dote y los pagos que harían a los futuros contrayentes. Los 
días del enlace volvían a sustentarse sobre un estudiado formulismo que se iniciaba 
con la llorada bendición de la novia a la puerta de la casa paterna, el paseo posterior 
tras el enlace por todas las calles del pueblo cantando y bailando con los convidados 
y los rituales de entrega de los regalos y la tornaboda:

[…] eran costumbres, los presentes, daban cosas y alguna bobada tam-

bién. Cuando se estaba comiendo a lo último ya, estaban los presentes 

de lo que daban: unos de risa, otros de burradas, na más lo ponían 

encima de la mesa, decían alguna palabra... la boda antes, el noviazgo 

era así, estabas hablando con él el tiempo que fuera y cuando ya tenías 

más confianza o al menos te lo creías pues el novio pedía la entrada, 

para entrar en casa de los padres, permiso, y entonces una noche se 

ponía y ¡qué nervios! no sabía ni por donde romper: –¡Que vengo a pe-

dir la mano de su hija porque quiero casarme con ella!–, bueno alguna 

cosa por el estilo.

–Primero pedir permiso para poder entrar, luego ya cuando te vas a 

casar es cuando tienes que pedir la mano de la novia.

–Estamos a la puerta pero un montón de tiempo, la puerta cerrada, él 

afuera y los otros adentro porque es que «iban bailando», poníamos 

así que esque era la costumbre así, hoy si nacemos en este tiempo 

seríamos una de tantas ¡hija!, y luego ya eso cuando veían y tal decía: 

–Yo voy a pedir la entrada–, porque estás un año, después de pedir la 

entrada ya no te quedas a la puerta sino que entras en casa, ya vas a 



Bailes tradicionales en Valladolid

253

buscarla y no tienes que esperar si hace frío, ni dar paseos por la calle 

si sale, y ya cuando pasa un año es cuando ya se celebra la boda. Te 

arreglan la boda que vienen los padres, el primer paso que se da es 

pedir la entrada para no estar hablando a la puerta y luego después se 

arregla la boda, pone la novia el gasto, se dice lo que se va a hacer y los 

convidados y lo que el padre del novio dota a la novia. En mis tiempos 

la novia no compraba más que la camisa al novio pero el padre decía: 

–Yo la doto a usted, a su hija una tierra–, pues al ser agricultores: –Allí, 

en tal sitio pues ya es de su hija–. Luego ya después de la boda ya 

hacía gasto el novio y al hacer el gasto el novio te daba permiso para 

los invitaos que a él le parecían y yo de mi casa invitó de los hermanos 

de mi madre a uno, que luego como hacían el gasto con lo que sobró 

estuvimos comiendo quince días, y le dije yo a mi marido: –Anda que 

según vino mi tío Eliseo, también mi tía, según mi tía Marina, mi tío 

Marcos–, o sea la pareja, pero como na más le dieron permiso para 

eso, que salía de casa el gasto.

–Pero la madre de la novia tenía que comprar la cama, y toda la ropa.

–Eso es el equipo. Yo el equipo a la madre la daba pues la habitación y 

además lo exponíamos la víspera de la boda toda encima de la cama, 

a lucirlo el camisón, los bordaos, todo. Y el gasto lo hacía el novio y lo 

pagaba todo el novio [...]

–Que íbamos corriendo por las casas, iba la novia y agarrada a la ma-

drina la moza del cesto, la que la decía eso la novia. Era costumbre de 

antes los padrinos de boda, ser los que habían sido del bautizo del 

novio, y entonces fue Anastasia, la hija, la moza del cesto, la daban un 

plato, y ¡al cesto!, porque antes daban muchos cacharritos y algunas 

daban perras. ¡Diez céntimos! y otras te cerraban la puerta. Hay quién 

te daba bien y quien no te daba. Iban todos los de la boda. El mismo 

día de la boda, después de misa y desayunar... Y cuando iba el novio a 

buscar a la novia a casa ponían la espada. Y si no daban el dinero que 

pedían pues no dejaban salir a la novia.

–Aquí si no das propina, de aquí no sale la novia.

–Te doy esto.

–No.

–Vale más mi hermana.

y así a la puerta de la novia cuando llegaba el novio con los invitaos y 

los padrinos. Y entonces antes de ir a misa, se puso mi hermano a la 



Bailes tradicionales en Valladolid

254

puerta con una espada y ¡tanto, si quieres que salga mi hermana!…

(Las señoras Agustina García de 81 años y Luisa de 80 años de Cogeces 
del Monte. Recopilado por Consuelo Escribano y Carlos Porro el 28 de 
julio de 2009).

En la comarca de La Churrería y en todo el campo que se desparrama hacia Sego-
via y más adelante hacia las lindes con Ávila, se conservó una costumbre, olvidada en 
los años cincuenta como eran los bailes de las galas, de las cuestaciones a los novios, 
costumbre hoy fundamental (y casi la única o más importante) reservada al «sobre» 
que antaño regía en tierras de Segovia, Salamanca o Zamora bajo el bonito nombre 
de «dar el respigo» o «respigar»60.

El hecho consistía básicamente en la recaudación en dinero o especie por parti-
cipar de la ceremonia con los novios y se sucedía en varias ocasiones a lo largo de la 
mañana del enlace, tras la comida o por la noche, en la que los comensales entregaban 
los presentes, regalos o «galas» con los que obsequiar al joven matrimonio. Una de 
estas cuestaciones se hacía después de la comida del convite, cuando se «bailaban las 
galas» o se daban «los presentes» que era el establecimiento del derecho y privilegio 
que tenían los convidados de poder bailar con la novia en tan señalado día, siempre y 
cuando aportaran algo al nuevo enlace. El donante se anunciaba a la voz de: –¡A la gala 
de Fulano!– indicando el regalo o el dinero, realizándose la entrega en el transcurso 
del baile o al finalizar. Singular costumbre era la del «baile de la manzana» en la que la 
novia bailaba las galas con una manzana de la mano hincada en un tenedor, cuchillo o 
puntero adornado de cintajos y un pañuelo en donde clavaban las monedas ofertadas 
o prendían con alfileres los contados billetes de los que con ella bailaban.

Y en el baile, por ejemplo estábamos bailando y los invitados y los que 

no eran invitaos, vamos el que quería, o el que tenía amistad, pero 

tenía que dar algo por bailar con la novia:

–Voy a bailarle las galas ¿Cuándo me das un baile?, pues al cinco o el 

nueve (–decía la novia–). Luego le daba la gala y ya estaba. Mi abuela 

Patricia me lo contaba: –¡Qué vergüenza en Torrescárcela!–. Como él 

era de Torrescárcela, ponían una mesa y echaba la gala el fulano o 

quien decía: –¡A la gala de la novia! Y la novia tenía que bailar alrede-

60  Para ver la riqueza de matices y de la costumbre en su más amplio espectro, es 
necesario consultar el artículo de Marcos León en la Revista de Folklore nº 190 de 1996: «El 
baile a la novia en la provincia de Madrid».



Bailes tradicionales en Valladolid

255

dor de la mesa, pues se puso de bailar…. En Torrescárcela. Aquí no, 

dabas la gala y bailabas con la novia, y dabas la voluntad; cada una 

por el pueblo, una te da un cacharro, una sábana lo que sea, hasta una 

perra pero luego entrábamos al baile y bailaban el baile a la novia y ahí 

te daban entonces todas dinero…

(Las señoras Agustina García de 81 años y Luisa de 80 años. Recopilado 
por Consuelo Escribano y Carlos Porro el 28 de julio de 2009).

El baile, que era de dulzaina y tamboril, consistía en un jota, de corto recorrido, 
ante la larga lista de convidados dispuestos a bailar con la muchacha. En otras oca-
siones se preparaba un armazón de madera con algunas espinas o aguzos, orlado de 
cintas y lazos en donde se iban clavando las manzanas y que quedaba dispuesto en la 
mesa de los principales o que portaba el padrino. Estos ramos de boda se estilaban 
en tierras zamoranas de Sayago, del mismo modo que en algunas zonas segovianas, 
al margen de los grandes ramos floridos –ramas de árbol o estructuras triangulares 
de madera– que presidían el cortejo nupcial camino de la iglesia y que asimismo se 
presentaban adornados con lazos de seda, cintas de colores, naranjas, rosquillas y 
caramelos y que los mozos y mozas regalaban al nuevo matrimonio.

Yo he ido a muchas bodas. Los novios por la tarde había costumbre del 

baile en la plaza, cada baile que tocaban les tocaban cortitos, porque 

era bailar la gala a la novia y la pagabas por bailar con ella. Entonces ¿la 

bailabas una peseta?, ¡pues una peseta! y había algunos que llevaban 

una cosa, como una espada, que llevaba estas manzanas, lo llevaban 

como un árbol e iban prendiendo las galas en las manzanas. Llevan 

como un ramo, puesto pero bien en palos que tenían, del que salían 

palitos como que fuera un árbol y ponían las manzanas allí e iban cla-

vando, y eso pues lo llevaba a lo mejor el padrino porque entonces el 

padrino tenía que dar más gala que la madrina. Y aquí se corría el pue-

blo con baile pidiendo por cada puerta: una te daba un vaso de cristal, 

otra un plato de porcelana; en fin que te ponían la cocina; otra te daba 

la toalla, o una taza de café, ahora ya no. Y en la boda si había alguno 

de los que iban que no tenía pareja para bailar pues salían a por él la 

novia o a por una amistad para bailar con él y bailaba durante el baile de 

la boda y luego ya na… había cosas muy curiosas que se han perdido.

(María López Sacristán de 91 años, «la modista», de Cogeces del Mon-
te. 24 de noviembre de 2002).



Bailes tradicionales en Valladolid

256

LAS GALAS DE CAMPASPERO

Singular es el rito en Campaspero, donde se iba cantando al son de la Marcha Real:

…Eterna victoria, el Rey de la Gloria

viva, viva Jesús nuestro Amor.

Eso lo cantaban cuando nos casábamos que decían el tamboritero y el 

dulzainero lo tocaban pero muy bonito, muy bien. Lo cantábamos to-

dos y ellos con la música y parecía muy bonito. Se cantaba y se hacían 

cosas. Pues mira la víspera por la noche iba el padrino y la madrina a 

llevar los zapatos a la novia con el tamboril y la música iban y se cenaba 

en ca la novia y tocaban un poco y bailaban en ca la novia, los vecinos 

por allí, los que quisieran y luego iban en ca el novio, lo que regalara la 

novia, la novia le regalaba los gemelos, y la corbata y la camisa y luego 

pues ya se acababa. Luego el otro día a la mañana salían los músicos 

a dar la revolada al pueblo los dos solos, salían, y luego tocaban la 

música para ir a por el novio, luego iban a por la novia pues luego a la 

iglesia y luego pues a bailar en la plaza y luego a comer y luego des-

pués de comer se iban a cantar la salve a la iglesia y tocaban la danza 

y danzaban los hombres hasta la iglesia. Luego se terminaba la fiesta.

Luego a bailar la novia y el novio las galas, tocaban las jotas cortitas 

para que bailaran todos con la novia para darla la gala… daban dine-

ro, algún regalo. ¡Anda!, algún regalo daban que yo aún tengo algún 

regalo, una toalla bien bonita que me regalaron. Y teníamos siete días 

bodas, que yo las he tenido de mis primos, ¡ocho días!

(Gabriela García de 80 años o más. Grabado en Campaspero el 6 de 
mayo de 1992 por Carlos Porro y Carlos del Peso Taranco).

Constataba Marazuela en su Cancionero para el caso segoviano que la entradilla 
«solía bailarse también en las bodas, a la puerta de la iglesia, cuando los novios sa-
lían después del casamiento». En Campaspero se bailaba a los novios igualmente de 
camino a la iglesia aunque tan singular pieza con el paso de una generación a otra, la 
actual, se cambió por la jota.

De la manzana no me acuerdo, pero de ir a bailar la gala siendo chico 

he ido a bailar. Cuando la boda se iba con los dulzaineros a la iglesia, el 

señor Bernardo y el señor Ángel «Carlillos» le llamaban, iban a la iglesia 

luego almorzar a casa del novio y a comer, después de la comida se iba 



Bailes tradicionales en Valladolid

257

con los músicos hasta la iglesia a cantar una salve todos los invitados 

bailando jotas hasta la iglesia y después se iba a la plaza a tocar jotas 

y cada jota bailaba un invitao con la novia, la jota muy cortita que era 

nada más la estrofa y el estribillo y cortaban. Y le ibas dando la pro-

pina y el novio estaba con la capa y el bolso de la novia iba echando 

la propina, el novio no se quitaba la capa en todo el día aunque fuera 

verano… y si había cien invitaos cien bailes… Y hasta el baile del salón 

con el tocadiscos se bailaban las galas. El que ponía los discos ponía 

un poquitín de una jota y cortaba, luego otra jota y así hasta que se 

decía: –¡Bueno, ya puedes poner baile para todo el mundo!, porque 

mientras eso la gente no bailaba, claro. La manzana no la conocí, si me 

lo contaron que lo hacían los ricos, con duros de plata y onzas de oro, 

la manzana pinchada en un tenedor.

(Oroncio Javier García, de 83 años. Campaspero el 16 de febrero de 
2017. Grabación de Carlos Porro).

El escritor, recopilador y fino sastre local Oroncio Javier García en el artículo funda-
mental para conocer la indumentaria de Valladolid «El traje de churra de Campaspero»61 
relataba un basto informe acerca de la indumentaria y anotaba pertinentes datos acer-
ca de algunos detalles de las bodas. De su trabajo, cuidadoso y puntilloso, extraemos 
este texto:

Las medias eran de lana muy fina o lino hilado y tejido a mano, en unos 

casos blancas y en otros a rayas blancas y de otro color (morado, ama-

rillo, verde. ..). Las medias de rayas se usaban preferentemente para las 

bodas. Los zapatos eran negros de tafilete, abotinados y atados con 

cordones, excepto para las bodas, que eran de raso o terciopelo negro 

bordado. Tanto los zapatos como las medias para la boda eran siempre 

regalo del novio.

Respecto a los regalos de boda, ocurrían casos curiosísimos. Antes de 

la boda se firmaba un contrato por los padres de los novios en el que 

entre otras cosas, se especificaban los regalos que los novios se harían 

mutuamente. En cierta ocasión los padres de la novia exigieron que a 

su hija le regalaran dos pares de medias; como los del novio no esta-

ban dispuestos a regalar más que uno, la boda se suspendió. O este 

61  En Revista de Folklore, número 54, año 1985.



Bailes tradicionales en Valladolid

258

otro en que los padres del novio mandaron hacer los zapatos de la 

novia a un determinado zapatero del pueblo, el señor Tomás Mellizo, y 

como los padres de la novia querían que los hiciera otro, el señor Ca-

nene, no llegaron a un acuerdo y también se suspendió la boda. Este 

último caso fue muy celebrado en el pueblo, siendo cantado en coplas 

por las gentes del pueblo. Una de ellas decía así:

Los zapatos de la novia

ya no los hace Tomás

con ninguna condición,

porque dice la María

que les tome la medida

Canene, que es lo mejor...

DE LA JOTA DE LA 
CHURRERÍA

A falta de la dulzaina un buen baile se 
improvisa con el bronce de un almirez o el 
casco de una botella, que en esta zona las 
botellas de anís son muy recurridas para 
acompañar las letras de la jota, de una ron-
da o de un baile sin más, frotadas con un 
tenedor o cuchillo. Lejos de ser el macha-
cón ritmo que estamos acostumbrados a 
ver en las agrupaciones musicales al uso, 
el tenedor rebrinca arriba y abajo por las 
estrías de la botella o se para en su mo-
mento, se entrecorta y generalmente va 
buscando el contrapunto en un enrevesado rascado que hoy vemos en las sin gracia 
y aburridas interpretaciones de un instrumento que como todo, tiene su aquel para 
saber tocarlo.

Una churra de Campaspero, hacia 1900

Y el albañil que la hizo

bendita sea esta casa

y el albañil que la hizo

que por dentro está la gloria

y por fuera el paraíso

y por fuera el paraíso

¡bendita sea esta casa!



Bailes tradicionales en Valladolid

259

Cantan la jota navarra

todos los navarros, madre,

cantan la jota navarra,

y yo como aragonés

canto la zaragozana;

canto la zaragozana

todo los navarros, ¡madre!

Donde cuelgas el candil

¿quién fuera clavito de oro

donde cuelgas el candil?;

para verte desnudar

y a la mañana vestir,

y a la mañana vestir

¿quién fuera clavito de oro?

A legua se la conoce

la guitarra de los mozos

y a legua se la conoce

porque en la clavija lleva

un santo Cristo de bronce,

un santo Cristo de bronce,

¡la guitarra de los mozos!

Y el agua la va llevando

tengo la cama en el río,

y el agua la va llevando

tengo de poner en ella;

y ojitos de contrabando

y ojitos de contrabando

y el agua la va llevando.

Mejor en Navalmanzano,

buenos chicos hay en Cuéllar

mejor en Navalmanzano

pero se llevan las galas

to los de Fuentepelayo…

Yo sé más de otras tantas y no termino nunca…Estábamos almorzando, 

esto eran las fiestas, teníamos dos árboles como esos que hay en el 

corral, había un árbol en medio de donde estábamos bailando, muy al-

tón, muy grandón era un nogal, estaba cantado y estaban esos dos bai-

lando, esos dos bailaban mucho bien. Estábamos cantando pin, pan, 

pin, pan y ese que te digo estaba tan suelto que según da la vuelta se 

agarra a una rama. Se subió al árbol de un voleo, como un gato y el 

otro se quedó sin bailador. Aquella fue muy cojonuda…

A mi me enseñaron a bailar la jota unos de Fuentepelayo, ¡cómo baila-

ban la jota!, una faja negra, grandona traían. Me ponían siete duros en 

un platillo de esos del café donde pones la taza, en una naranja clavaos 

de aquellos de había hace muchos años de plata, me ponían así, bai-

lando la jota…Y cuando toco les digo: –¡Tenéis que ir a los puntos de 

la botella!, ¡eh! porque si vais a ir zanganeando paro. ¡Menea los pies y 

los brazos, sino ¡no te pongas!!!!

(Augusto García de unos 70 años, 30 de agosto de 1993. Grabado en 
Campaspero por Carlos Porro y Carlos del Peso).



Bailes tradicionales en Valladolid

260

LA DANZA EN CAMPASPERO

Los dulzaineros de Campaspero eran Ángel Arpa, al redoblante, que era pescade-
ro y le apodaban el tío Carlillos, que su padre era Carlos, de Olombrada y Bernardo 
Navas a la dulzaina de Torrescárcela, que aprendió con Modesto Herrera. Un hijo de 
Bernardo tocó clarinete y algo dulzaina, pero no mucho, en los años cincuenta y sesen-
ta. Se llamaba Demetrio Navas.

Bernardo tocaba por música, que se ponía en la dulzaina la partitura con una pinza.

Antes de ellos, a principios de siglo xx y finales del xix, tocaban Nemorio (dulzaina) 
que era sastre y Crescenciano (redoblante) que tenía una tienda de comestibles:

Para la danza de santo Domingo en principio solo la bailaban hombres, 

antiguamente no bailaban las mujeres, ahora sí, más que los hombres. 

También hay hombres que bailan, en la fiesta del verano. Me acuerdo 

la danza esa, el año que acabó la Guerra tenía yo seis años, y me acuer-

do que estuvo hasta las cinco de la tarde, había venido la gente de la 

Guerra con ganas de juerga y de bailar, ¡hasta las cinco de la tarde sin 

Las vecinas de Campaspero bailando la jota. Hacia 1975. Archivo del Ayuntamiento



Bailes tradicionales en Valladolid

261

dejar entrar al santo pa dentro! En mayo es la Pascua y esa antes, la úni-

ca fiesta que había era la de santo Domingo, pero caía en el cuatro de 

agosto cuando más tarea tenían para segar, para acarrear, para trillar 

casi ni hacían fiesta ni nada. Se pasaban el día durmiendo la mayoría de 

los labradores en vez de ir a misa e ir a la fiesta y luego ya a principios 

del siglo xx dijeron: –¿Y por qué no hacemos una fiesta en mayo?–, y un 

grupo de señoras y entre ellas mi abuela compraron la Virgen del Amor 

Hermoso, la imagen que hay ahora, y le empezaron a hacer la fiesta 

del Amor Hermoso, la fiesta de la Peregrina que llamaban y empeza-

ron a traer fuegos artificiales y a hacer mucha más fiesta que a santo 

Domingo, que tenían más ganas que habían terminado de escardar, no 

habían empezado a segar pues lo justo para hacer la fiesta. Entre ellas 

mi abuela una de las que compró la imagen de la Virgen…

(Oroncio Javier García, de 83 años. Campaspero, 16 de febrero de 
2017).

La danza a santo Domingo. Hacia 1980.
Archivo del Ayuntamiento

La danza a santo Domingo. Campaspero, hacia 1950. 
Archivo del Ayuntamiento



Bailes tradicionales en Valladolid

262

Procesión en Campaspero. 1980. Archivo del Ayuntamiento



Bailes tradicionales en Valladolid

263

XXIII: VESTIR LA VARA

TEJER LA VARA, TEJER EL ÁRBOL O EL CORDÓN

L

a costumbre de entretejer y destejer cintas de colores alrededor de un alto 
mástil, –a veces un gran arco florido– es una ceremonia coreográfica casi uni-
versal que aparece diseminada por toda Europa y en los países latinoameri-
canos y que en verdad ha de ser muy antigua en el panorama de la tradición. 

En nuestro caso derivaría especialmente de testimonios tardo romanos o germánicos, 
pues es en estas áreas septentrionales europeas donde se conservan con fuerza estos 
motivos estéticos y coreográficos. Estas venerables danzas, a las que diferentes auto-
res dotan de una carga simbólica de fecundación, de culto a la tierra, a la naturaleza y 
de regeneración de las fuerzas, han acabado convirtiéndose en un elemento artístico 
incorporándose en las procesiones religiosas posiblemente desde la Edad Media don-
de se hicieron populares. Se conocen también algunas citas precolombinas de estas 
danzas, al menos así lo documenta Vicente Riva Palacio para el caso maya de Méjico 
a la llegada de los conquistadores quienes se encontraron con estas coreografías tan 
vistosas realizadas en torno a maderos «de quince a veinte pies de largos» y con al 
menos una treintena de cintas; alejando por tanto el espectro de que en origen fue-
ran danzas importadas por los españoles tras su llegada al Nuevo Mundo. Son muy 
habituales en todas las regiones desde Méjico a Argentina, traídas también sin duda 
en otros momentos por los españoles tras la intromisión en aquellas tierras o por otras 
poblaciones europeas como austriacos o alemanes en emigraciones en el siglo xix. Las 
visiones antropológicas de George Frazer indican la vinculación con primitivos cultos 
al árbol, en torno al cual, en una formación de arcaico y atávico círculo alrededor del 
árbol o del largo varal, se danzaba, adornándolo de flores, guirnaldas y cintas, etc. Es 
de por sí, un elemento ritual claro, pues viene en cierto modo, a representar la adora-
ción de la naturaleza, al árbol a partir del cual todo se genera nuevamente. Curt Sachs 
encuadra esta danza dentro de los cultos de fertilidad, extendidos por toda Europa 
hace miles de años y que con carácter propiciatorio la dotaban de formas marcadas 
eróticas y de regeneración de la tierra.

Tal primitiva función se presenta actualmente transformada en casi la totalidad de 
sus elementos y especialmente en sus fines pues está muy distante la época en que 
este tipo de danzas se realizaban como renovación del cuerpo y la tierra. Se mantie-
ne más claramente otra de las funciones originales de dicha danza, la veneración al 
ser superior, deidades varias y fuerzas naturales pues hoy sigue dedicándose con la 



Bailes tradicionales en Valladolid

264

máxima devoción y en cierto modo con carácter de alabanza a las devociones locales. 
El etnógrafo Julio Caro Baroja, no obstante, indica que si bien pudieran derivarse de 
un primitivo culto de adoración al árbol, esta dendrolatría o veneración, no se puede 
constatar ni a partir de la arqueología ni la epigrafía a pesar de que el sustrato sea 
aparentemente claro y de gran antigüedad. Sin embargo son más frecuentes los datos 
y relaciones en épocas mucho más cercanas a nosotros, posiblemente a partir de los 
siglos xvi y xvii, donde hay citas específicas de estas coreografías tras el desarrollo de 
las festividades del Corpus Christi y el esplendor de esta fiesta donde acabaron incor-
porados muchos rituales paganos anteriores, danzas, costumbres y juegos que de esta 
manera cristianizados, seguirían vivos en nuestra tradición hasta la actualidad.

La mayor parte de estas danzas de encintados aparecen dentro de una comparsa o 
cuadrilla de danzantes de paloteo, que ejecutan el tejido como uno de los contenidos 
más de su repertorio junto a paloteos, danzas de arcos, castillos, puentes u otras for-
maciones coreográficas aunque no es raro que algunas compañías solamente realicen 
este tejido sin más elementos coreográficos y desde hace varios siglos. Se mantienen 
en toda la Península y se denominan de diferente manera en cada lugar: tejer el mayo, 
tejer las cintas, el cordón, vestir la vara, el ramo, el árbol, etc., y en nuestra comunidad 
se practican en todas las provincias realizándose en el transcurso de la procesión, al 
finalizar la misma o en ocasiones dentro de la iglesia. A partir del siglo xx, muchos de 
los tejidos de cintas que formaban parte de los paloteos pasaron a interpretarse por 
las mujeres, quedando el paloteo reservado para el uso masculino. Este cambio se 
realizó sobre todo en tierras de Palencia, Valladolid y Segovia a partir de las primeras 
décadas del siglo xx, y se agudizó en los años sesenta con el éxodo rural y la falta de 
participantes en estos eventos, siendo las mujeres quienes se hicieran cargo de otras 
muchas manifestaciones tradicionales que habían sido de uso masculino. No quita 
para que de manera ocasional –no muy frecuente pero si documentada– en los siglos 
xvii y xviii aparezcan algunas danzas de cintas o procesionales realizadas expresamente 
por muchachas. Así aparecen los pagos a las «danzantas» o por «las mujeres que hi-
cieron la danza».

Hay casos en los que este tejido se conserva de manera aislada, sin vinculación con 
otras danzas como ocurre en Palenzuela (Palencia), y en otras localidades de la región 
como en el caso de Sagallos, Cervantes o Cobreros (Zamora) donde son las mujeres 
las encargadas de realizarla por tradición, como son también las maragatas del Val, 
«las mayas» las que realizan este tejido de cintas. En Salamanca (La Alberca, Miranda 
o Mogarraz) las muchachas, «las mozas ramajeras» tejen el cordón después de que los 
hombres hayan realizado sus paleos. Para algunos historiadores y antropólogos esto 



Bailes tradicionales en Valladolid

265

confiere al tejido de cintas una carga simbólica mucho más clara y dentro de un rito de 
fecundación. A pesar de la aparente sencillez de la coreografía, es muy fácil que por 
despiste de uno solo de los danzantes se enreden las cintas y no se pueda rematar la 
danza, quedando en vergüenza los bailadores. De que salga bien están pendientes 
todos los vecinos de la localidad, siendo una de las danzas que más llama la atención 
por el colorido de cintas que acabarán entrelazadas formando una vistosa retícula.

En Valladolid se realizaba esta danza en muchas localidades vinculadas al paloteo 
y se practicó –como elemento festivo al margen de la tradición y los paloteos– tras la 
habitual formación desarrollada a partir de los años 40 por los colectivos y cátedras de 
Sección Femenina que enseñaban variantes del tejido de cintas a las niñas o mozas y 
mozos en muchos de los pueblos a los que se acercaban para instruir sobre el folklore 
local. La danza se hacía por tradición en Torrelobatón, Cigales, Ceinos de Campos, Pe-
ñaflor de Hornija, Pozal de Gallinas, Medina del Campo o Nava del Rey aunque figuró 
en otros repertorios como recoge Ventura García Escobar en el Semanario Pintoresco 
como danza representada para homenajear a Isabel II en la visita que la regente hizo a 
Medina de Rioseco en 1858:

[…] para conmemorar la visita se instalaron varios arcos armados algu-

nos de ellos «de orden romano preciosamente iluminado y con galerías 

interiores en las que colocadas diez niñas vestidas de jardineras ofre-

cieron a SS.MM., bonitos y variados ramilletes de flores.

(en Viaje de SS.MM y AA. por Castilla, León, Asturias y Galicia en el 

verano de 1858, Rada y Delgado, Juan de Dios de la, 1860).

Al inicio de la Plaza Mayor salieron a su encuentro «Precedidas de una comparsa 
de jardineros lujosamente vestidos, que en la Plazuela de Santa Cruz esperaban á 
sus Reyes, de los tradicionales gigantones, y de una danza de niños que ejecutaban 
preciosos juegos enlazados con cintas de colores, llegaron SS. MM., calorosamente 
victoreadas por un inmenso pueblo...» (Medina de Rioseco, Campos y Torozos en el 

Semanario Pintoresco Español. Pérez de Castro, R. y Regueras Grande, F. Valladolid: 
Asociación Cultural Domus Pucelae, 2009).

En Ceinos, el día de san Mamerto tejían unas cintas alrededor de un alto mástil 
danzando en una mano con una castañuela sola y en la otra la cinta, mientras el palo 
estaba clavado en el suelo. Tejer el árbol lo decían:

La primer danza que hubo venía un músico de Aguilar de Campos, 

del pueblo de ahí, que fue el que les enseñó la música, después ya 



Bailes tradicionales en Valladolid

266

murió, pues ya los otros según iba yo 

cantando iban danzando. Tocaba una 

flauta y el tamboril, con una mano en 

la flauta y en la otra el tamboril. Yo me 

casé el día 9 de enero y esto fue en 

mayo, hace 65 años. El señor Macario, 

el padre de los músicos que había en 

Aguilar. Yo les enseñé a muchos y a la 

última eran cuatro muchachos y cuatro 

muchachas…

(Desiderio Alonso de 91 años. Ceinos 
de Campos. Entrevista de Carlos Po-
rro y Águeda Alonso el 16 de mayo de 
1995).

Recordaba la memoria privilegiada del se-
ñor Desiderio, entre otros detalles el texto ín-
tegro del auto teatral que los danzantes repre-
sentaban, que la última vez que tocó el señor Macario, el tamboritero, fue en 1930 y 
que el dulzainero del pueblo tocaba las habas verdes y las bailaban en la plaza. Todo 
ello fue ordenado y transcrito por Arturo Martín Criado en un artículo de 1989 de la 
Revista de Folklore de la Fundación Joaquín Díaz («La Entrada del moro y las danzas 
de Ceinos» nº 102).

Canciones y bailes de España, el libro editado por la Sección Femenina en 1956 
recoge algunos datos del folklore relativo a Berrueces y la danza de las cintas de la 
que dice:

Esta danza es oriunda de Castronuño, comarca de Nava del Rey y se 

baila únicamente en la fiesta del Corpus Christi. Consiste en un tren-

zado de diez o doce cintas sujetas a un palo. Al llegar a la iglesia cada 

danzante recita unos versos en los que cada estrofa recibe el nombre 

de «relación»: cada relación la recita tradicionalmente el mismo dan-

zante, según el lugar que ocupa en la danza y se refiere siempre al 

Santísimo Sacramento de la Eucaristía y de la pasión del Señor.

Las cintas formaron parte de los repertorios de las primeras actuaciones de los gru-
pos de coros y danzas vallisoletanos en 1951, en el grupo de Juventudes de Rubí de 

El señor Desiderio Alonso. Ceinos de 
Campos, 1995. Foto: Carlos Porro



Bailes tradicionales en Valladolid

267

Partitura para vestir y desvestir la vara y otros paloteos para la danza de Nava del Rey del dulzainero 
Julio González. Colecc. Santiago Manzano

Las cintas de Castronuño. 1950



Bailes tradicionales en Valladolid

268

Bracamonte dirigido por Regina Herrero, aprendidas junto a unas «seguidillas castella-
nas» y una danza de arcos y que mostraron en aquel tiempo en los concursos precepti-
vos de folklore. (Fondo de Sección Femenina. Cuaderno de Valladolid, Archivo H. P. V. 
(Sig. 1046 (p–61) Pr 1976). La danza era muy propia de la primavera y de los carnavales 
y así se representaba en la capital:

Carnaval. Ha llamado la atención el gran número de comparsas. La de 

los danzantes ha sido bien vista por sus juegos de paloteo, como por el 

de sus cintas. (El Norte de Castilla, 9 de febrero de 1869).
También salieron a recorrer las calles de la población los danzantes 

tradicionales que con sus bailes de cintas y palillos hicieron las delicias 

de quienes presenciaban tan singulares y bien combinadas escenas co-

reográficas. («Gacetilla sobre las fiestas en honor de Alfonso XII». El 

Norte de Castilla, 16 de enero de 1875).

Hasta finales de los años cincuenta la tejían los danzantes para el Corpus y en san 
Isidro en Fresno el Viejo. Esta danza compuesta de ocho mozos que paloteaban varias 
mudanzas también estaba en íntima relación con la danza de Nava del Rey y la de 
Cantalapiedra (Salamanca) a donde en diferentes momentos se contrataba músico o 
maestro de danza para enseñar los complejos pasos de estos paloteos en las mismas 
poblaciones.

Fresno el Viejo. Archivo del Ayuntamiento



Bailes tradicionales en Valladolid

269

TEMAS MUSICALES

Contenido del CD en formato audio MP3



Bailes tradicionales en Valladolid

270

Los «Senis» en Medina del Campo. Al medio, Arturo García. 1950



Bailes tradicionales en Valladolid

271

TEMAS MUSICALES

1. Jota de dulzaina. Interpretada por Fermín Pasalodos de unos 50 años a la dulzaina 
y su hermano Narciso Pasalodos a la caja. Grabado por Delfín Val y Joaquín Díaz en 
Villalar de los Comuneros en 1979.

Los dulzaineros 
«los Pasalodos» son 
una saga de músicos 
y alfareros provenien-
tes de Pedrosa del 
Rey y asentados des-
pués en Tiedra, Mota 
del Marqués y Villalar 
de los Comuneros 
y formada primera-
mente por los herma-
nos Manuel y Pedro, 
que dieron paso a 
los hijos del primero: 
Alejandro, Narciso y 
Fermín. Animaron las 
fiestas y procesiones 
del Valle del Hornija, 
de los Torozos y del 
Alfoz de Toro durante 
todo el siglo xx hasta 
la actualidad, don-
de uno de los hijos 
de Alejandro, Rafael 
Pasalodos sigue ejer-
ciendo de músico en 
la zona. Todas las grabaciones que conservamos de su quehacer musical las editamos 
en el año 2016 en un Cd con un estudio titulado «La familia Pasalodos» en la colección 
Rasgos del Consorcio de Fomento Musical de Zamora.

Dulzainas y tamboril de la familia Pasalodos. Colección de la Fundación 
Joaquín Díaz y Juanjo Sanz. Foto: Carlos Porro



Bailes tradicionales en Valladolid

272

2. Jota de rondalla. Íscar. Cantada por Martín Alonso «El conejo» de 50 años y la 
rondalla de Íscar. Grabado por Delfín Val y Joaquín Díaz, en 1976.

Casi es ésta la única grabación vallisoletana de una rondalla que toque para el 
canto y el baile. Aunque los temples de las guitarras, el laúd y la bandurria fueron 
habituales en toda la provincia quedaron algo más conservados hacia la parte oriental 
de la misma y apenas subsistieron algunas rondallas para acompañar los villancicos y 
la misa pastorela como en Pedrajas de San Esteban o esta rondallística iscariense que 
iba gobernada por la voz del popular «Conejo» de Íscar. Martín Alonso acompañaba el 
pulso de las bandurrias con el golpe de una cuchara sobre una mesa o en el respaldo 
de una silla, acentuando las partes de la jota, que junto a algunos pasodobles y pasa-
calles constituían el repertorio bailable de estas comparsas, más al modo de tunas u 
orquestas de pulso y púa donde la acentuación se alejaba muchas veces de los patro-
nes tradicionales, más libres y en tiempos encontrados.

Con las flores del camino,

adiós y diviértete,

con las flores del camino,

que yo también me divierto

con lágrimas y suspiros.

Vivan los cabellos rubios

vivan los rubios rubiales,

vivan los de mi morena

que son rubios naturales.

Una jota en una sala

cantándola con vigüela

y sabiéndola bailar

es la flor de la canela.

Salero viva el salero,

salero, viva la sal,

salero, viva el salero

que mi morena es salá.

Como la Guardia Civil

que va por la carretera

te tengo de perseguir

quiera tu madre o no quiera.

Todas las mañanas voy

a las orillas del mar

a preguntar a los peces

si han visto a mi amor pasar.

¿Para qué quieres el pelo

que te llegue a la cintura?;

si eres hija de hortelano

nacida entre la verdura.

Allá va la despedida

y no la quisiera dar

que se van mis amiguitos

y no me quieren esperar.



Bailes tradicionales en Valladolid

273

3. Jota «ten cuidado, niña, con los amores». Villabrágima. Cantado por Modesto 
Martín Moneo de 61 años y grabado por su hijo Modesto Martín Cebrián en Villabrá-
gima en 1982.

Ya viene el sábado alegre,

¡olé! morena,

sábado para triunfar,

ya viene el maldito lunes

¡olé! morena,

para ir a trabajar.

Ten cuidado, niña,

con los amores,

porque los amores

ya ves lo que son;

malos de querer,

malos de olvidar

y poquito a poco

se dejan llevar.

Que mal rayo la partiera

¡olé! morena,

a la mujer que no lo da;

el hombre cuando lo pide

¡olé! morena

es por la necesitad.

Ten cuidado, niña…

4. Danza de «El zángano». Interpre-
tada por Jesús Gutiérrez Yuguero a la 
dulzaina y su hermano José a la caja. 
Grabado por Eusebio Goicoechea, 
Joaquín Díaz y A. Represa en Valla-
dolid en 1977.

5. Jota de vendimias. Valdestillas. 
Cantada por María Velasco, Fermina 
Arribas, Angelita Jiménez e Isabel Ji-
ménez de Valdestillas. Grabado por 
Eusebio Goicoechea, Joaquín Díaz y 
A. Represa en Valladolid en 1977.

Artículo de don Luis de Castro. Norte de 

Castilla, febrero de 1954



Bailes tradicionales en Valladolid

274

Aunque estuviera cantando

un año con trece meses

si no me diera la gana

no canto un cantar dos veces.

Con la luna, madre,

con la luna iré,

con el sol no puedo

que me quemaré.

¿Qué hacen ahí esos pendones

que no salen a bailar?

Que dejen a las paredes

que ellas solas se tendrán.

Con la luna, madre, …

Si supiera que era yo

la causa de tú estar mala

olvidara a padre y madre

y a ti solita te amara.

Con la luna, madre,…

Grupo de Valdestillas preparado por Sección Femenina en 1945. Dulzaineros «los Senis»



Bailes tradicionales en Valladolid

275

6. La Jota «Pilarica presumida». Villacarralón. Manubrio o pianillo mecánico del baile 
de la señora Agustina. Grabado por E. Pérez Rojo el 14 de junio de 2005.

La señora Agustina guardaba y guarda como uno de sus tesoros más preciados en 
Villacarralón el manubrio que desde tiempos de su padre animó las sesiones de baile 
en el salón. La jota, como era costumbre cerraba la jornada, después de haber des-
granado por delante pasodobles, valses, el fox-trot, las habaneras y los tangos junto a 
toda suerte de tonadillas. El salón de su padre el señor Florentino Álvarez dio sesiones 
de baile durante medio siglo y el manubrio conserva los sellos y algunos listados de 
las piezas que bailaron los lentejeros en los años treinta: Rosa la pantalonera (Vals), El 

Monosabio (Pasodoble), Que se diga por la radio (Pasodoble), Currito (Pasodoble), Al 

son del organillo (Chotis), Conchita (Mazurca), Mientes (Tango) y Temple baturro (Jota). 
El listado de los temas que conservaba el manubrio desde el último cambio de piezas 
era el siguiente:

1. Rejas de celos (Vals) / 2. Juan Salvador (Pasodoble) / 3. Barquerito 

de Lora (Pasodoble) / 4. Olé, la jaca torera (Pasodoble) / 5. Pequeño 

campesino (Baión) / 6. Castizo Chamberí (Schotis) / 7. Toca mi mazur-

ca (Polca) / 8. Soy del norte (Tango) / 9. Historia de un amor (Bolero) /

10. Pilarica presumida (Jota).

La señora Agustina en Villacarralón en el año 2018. Foto: Carlos Porro



Bailes tradicionales en Valladolid

276

Este último repertorio andaría por el año 59, pues Juan Salvador se editó en disco 
en 1958, el pasodoble Barquerito de Lora, se estrenó en 1957 y Rejas de celos fue 
popularizado por Valderrama en esos años. El bolero Historia de un Amor fue escrito 
en 1955.

Algunos dulzaineros afamados se dedicaron a corregir y marcar los sonidos de 
estos manubrios, entre ellos Crescenciano Recio de Pesquera de Duero de ahí que 
muchos repertorios de los bailables de su tiempo procedieran de estos instrumentos. 
De hecho muchas dianas se readaptaban de foxes, siendo las habaneras muy propias 
y fáciles de amoldar al ritmo quebrado para el baile corrido de rueda.

7. Jota. Cogeces del Monte. Canta Gregoria Escolar de unos 70 años. Grabado en 
Valladolid por Adriana Ayala Benito y Carlos Porro en noviembre de 1990.

Partitura del dulzainero Daniel Esteban

Adiós y diviértete

con las flores del camino

que yo también me divierto

con lágrimas y suspiros.

Anda, nina, anda, niña,

por los andares,

por Quintanilla abajo

se va a Olivares.



Bailes tradicionales en Valladolid

277

Aquí te vengo a cantar,

novia de un amigo mío,

si no te casas con él

me pesa el haber venido.

Dicen que no me quieres

porque no tengo,

la camisa cosida

con hilo negro.

La guitarra está borracha

y el que la toca también

y el que está arrimado a ella

ya no se puede tener.

Anda y dile a tu madre 

que te empapele

que te guarde en el arca

y con llave cierre.

Allá va la despedida

la que echamos en mi tierra

al que nace le bautizan

al que se muere le entierran.

Anda, niña, anda niña,

en tu casa un duende

entra por la ventana

y contigo duerme.

8. Jota. Tiedra. Cantada por Manuela Carmuega de 70 años. Grabado por Carlos 
Porro el 26 de mayo de 1995.

¿Qué hacen ahí esos pendones,

que no salen a bailar?;

-¡que dejen a las paredes

que ellas solas se tendrán!

Has estado en Rioja

no has aprendido,

a ponerte el pañuelo

más a lo vivo.

Dicen que casar, casar

yo también me casaría

si la vida de casado

fuera como el primer día.

Arrincónamela

y échamela al rincón,

si es casada la quiero,

si es soltera mejor.

Una vieja en un corral

sentada en un taburete

el cura desde la torre

le estaba viendo el ojete.

Una vieja en un corral

estaba asando un cordero

le saltó una chispa al culo

y mandó tocar a fuego.

Agua menudita llueve

cómo rugen los canales

ábreme la puerta, cielo,

que soy aquel que tú sabes.

Arrincónamela…

El martillo, las tenazas

y la piedra de afilar

¡que ya está!, ¡que ya ésta!

con el agua de fregar

¡que ya está!, ¡que ya está!



Bailes tradicionales en Valladolid

278

13. Jota «la avutarda del tío Peneque». Olmedo. Cantada por Lucía Mera Puras 
de Olmedo en 1982. Grabada por Manuel Rodríguez Centeno.

9. La jota y el mirrio de Tordehumos. Cantado y tocado con la pandereta por 
Marcelina y Ezequiela García de 79 y 82 años y registrado por Eusebio Goicoechea, 
Joaquín Díaz y A. Represa en Valladolid en 1977.

Dicen que me quieres mucho

y es mentira que me engañas

que en un corazón tan chico

no pueden coger dos almas.

Anda y niña y duerme sola

que yo también he dormido

hasta que tengas la dicha

de dormir con tu marido.

¡El martillo!

¡las tenazas!

¡y la piedra de afilar!

¡que ya está, que ya está!

¡que ya está, que ya está!

¡El martillo!, ¡anda mirrio! ¡ole!

10. Las habas verdes. Interpretadas a la dulzaina por Victorino Amo de Traspinedo 
y Verísimo Senis a la caja. Grabado en Valladolid en 1988.

11. Baile asentao. Interpreta Jesús García Chus a la dulzaina y Gumersindo Martín 
de Bercero. Grabado en Íscar por Arcadio de Larrea en 1977.

12. Jota. Olmedo. Cantado por una mujer de 61 años. Grabado por Delfín Val y 
Joaquín Díaz en 1977. Lo aprendió de unas muchachas de San Román de Hornija.

Pájaro que vas volando

y en el pico llevas hilo,

dámelo para coser

tu corazón con el mío.

Por entrar, por entrar en la alcoba

por entrar y bailar con la novia,

por entrar y volver a salir

me ha pillado la guardia civil.

Y en el pueblo de Ataquines

han puesto una tabla nueva

a vender carne de «avetarda»

la libra a dieciséis perras.

Tú ringuin ringuin,

tú riguindanga

y el tío Peneque

con la «avetarda».



Bailes tradicionales en Valladolid

279

Y el albañil que la hizo

bendita sea esta casa

y el albañil que la hizo

que por dentro está la gloria

y por fuera el paraíso,

y por fuera el paraíso

¡bendita sea esta casa!

Cantan la jota navarra

todos los navarros, madre,

cantan la jota navarra,

y yo como aragonés

canto la zaragozana;

canto la zaragozana

todo los navarros, ¡madre!

Donde cuelgas el candil

¿quién fuera clavito de oro

donde cuelgas el candil?;

para verte desnudar

y a la mañana vestir,

y a la mañana vestir

¿quién fuera clavito de oro?

A legua se la conoce

la guitarra de los mozos

y a legua se la conoce

porque en la clavija lleva

un santo Cristo de bronce,

un santo Cristo de bronce,

¡la guitarra de los mozos!

14. Jotas de Campaspero. Cantadas por Augusto García de unos 70 años. Graba-
do por Carlos del Peso y Carlos Porro el 30 de agosto de 1993.

La danza a santo Domingo. Fotografía del Ayuntamiento de Campaspero. Hacia 1980



Bailes tradicionales en Valladolid

280

Soy del hoyo, soy del hoyo

soy de la rica ribera,

donde se fabrica el oro

l´azúcar y la canela,

l´azúcar y la canela

soy del hoyo, soy del hoyo.

Y el agua la va llevando

tengo la cama en el río,

y el agua la va llevando

tengo de poner en ella;

y ojitos de contrabando

y ojitos de contrabando

y el agua la va llevando.

Los que arrastran el capote

¡vivan los de Tierra Aranda!,

los que arrastran el capote

los que tiran de navaja,

a eso de la media noche,

a eso de la media noche

¡vivan los de Tierra Aranda!

Te diré yo las que son

las cuerdas de mi guitarra,

te diré yo las que son:

prima, segunda y tercera

cuarta, quinta y el bordón,

cuarta, quinta y el bordón,

la guitarra de los mozos.

15. Jotas de Castronuño. Canta y toca la pandereta María Hernández «la Girona» 
de unos 75 años y grabado por su nuera Quica hacia 1980. Grabación facilitada a Car-
los Porro en 2017.

Si no vienes no haces falta

si vienes bien te recibo,

has de saber, dueño mío,

que yo no contemplo gaitas,

olé de veras, morena,

que yo no contemplo gaitas.

-¿Por dónde vas a misa

que no te veo?,

-Por el callejonito

que han hecho nuevo.

Un clavel me llamó rosa

y le respondí con aire

sea rosa o no lo sea

no me ha deshojado nadie.

Por dónde vas…

Dicen que nací llorando

y digo que así sería

en el vientre de una madre

cualquier hijo lloraría.

Por dónde vas…

Pepe quiero, Pepe adoro,

Pepe traigo en la memoria,

Pepe me ha de dar la mano

para subir a la gloria.

Por dónde vas…

Algún día era yo

el clavel de la alegría,

la rosa más encarnada

que en los rosales había.



Bailes tradicionales en Valladolid

281

Dicen que no me quieres

ya me has querido,

váyase lo ganado

por lo perdido.

Yo me enamoré de noche

y la luna me engañó,

otra vez que me enamore

será de día y con sol.

Por dónde vas a misa…

Te quiero como si fueras

cinta de mis alpargatas,

mira si te quiero bien

que te quiero por las patas.

Dicen que no me quieres

tú ni tu madre,

una puerta se cierra

cientos se abren.

Viva lo moreno, viva,

lo moreno amorenado

lo moreno de tu cara

y es lo que a mi me ha gustado.

Date la vuelta, niña,

que te se vea

los picos de la enagua

que bien blanquean.

El martillo, las tenazas,

y la piedra de afilar

¡que ya está! ¡que ya está!

¡que ya tiene que estar!

¡Olé!, ¡anda!

16. La Entrada del Moro. Ceinos de Campos. Desiderio Alonso de 91 años de 
Ceinos de Campos. Grabado por Carlos Porro el 16 de mayo de 1995.

La memoria prodigiosa del señor Desiderio nos dejó el saber hacer y el compro-
miso de una generación para con su patrimonio, en este caso, la danza, el paloteo y 
el auto teatral de «La Entrada del moro» que recordada perfectamente y mantuvo en 
su memoria hasta el final de sus días. Enseñó a varias generaciones este legado que 
ahora por desgracia ya solo vamos a poder disfrutar en este recuerdo del señor Desi-
derio tras estas grabaciones y leyendo el artículo de Arturo Martín Criado que recoge 
todo el desarrollo de la danza de san Mamerto que se celebraba el 11 de mayo (Arturo 
Martín Criado, «La Entrada del Moro y las danzas de Ceinos de Campos» (Revista de 

Folklore, nº 102, 1989). El señor Desiderio atendió con gusto y con más de 90 años a 
los que nos acercamos hasta su pueblo para entrevistarle y dejar constancia siquiera 
de su saber. La danza se recuperó en 1982 para luego volver a perderse, como tantas 
cosas, y sin la atención debida de los grupos folklóricos que apenas se ocupan de estas 
manifestaciones en sus actividades.



Bailes tradicionales en Valladolid

282

Rey Cristiano:

-Hoy, valientes campeones,

celebremos las victorias

de nuestras antiguas glorias,

de nuestros nobles blasones.

Un suceso extraordinario

nos recuerda en este día

la procesión de María,

Nuestra Madre del Rosario.

Recordad con celo santo

trayendo a vuestra memoria

aquella naval victoria

junto al golfo de Lepanto;

Don Juan de Austria, el aguerrido,

enarbolando la cruz,

del moro eclipsó la luz

y a sus pies le vio rendido.

Segundo cristiano:

-Tiene razón nuestro rey,

festejemos a María

diciendo con alegría:

¡patria, religión y ley!

Mas, ¿qué es esto?. Se divisa,

si no me engaño, una armada.

Tercer cristiano:

-En efecto, una emboscada;

es el moro y viene aprisa.

Ángel:

-Entrad, moros, en el templo,

entrad todos a porfía

y admiraréis de María

la pureza sin ejemplo.

Rey moro:

-Cierto que es prenda excelente

que se debe estimar.

Primer cristiano:

-Necio se puede llamar

quien la ofenda aún levemente.

Rey cristiano:

-No hay que temer mala suerte,

la paz está concertada;

vendrán a ver nuestra armada.

Tercer cristiano:

-Me temo que el rey acierte.

Rey moro:

-El cielo os guarde, cristianos,

mas os anuncio, en verdad,

que hoy queda rota la paz,

claramente os lo anunciamos:

veo vuestra armada errante

y hundido vuestro trofeo,

como al mismo tiempo veo

mi ejército triunfante.

La entrada del Moro



Bailes tradicionales en Valladolid

283

Segundo cristiano:

-¡Hola! Ese morito tiene

antes de tiempo alegría

y muy malo no sería

darle lo que le conviene.

Rey cristiano:

-Muy bienvenidos seáis

pues ya que aquí nos hallamos

todos juntos compartamos

los festejos, si gustáis.

Rey moro:

-Mil gracias por la atención,

por tanto aceptarla quiero

y mi ejército guerrero

quedará de observación.

Tercer cristiano:

-Siempre romperéis los lazos

y de cualquiera manera

concluiréis la carrera

con andar a latigazos.

Rey cristiano:

-Ved aquí, moros, al presente

que la Virgen del Rosario

nos ofrece de su erario

con amor puro y clemente.

Primer cristiano:

-Ese cristiano blasona

con arrogancia y denuedo,

tampoco yo callar puedo:

¡cuidadito con Mahoma!

Rey cristiano:

-Prosigo en lírico acento

y unidas las dos armadas

alabemos aliadas

tan escogido portento.

Segundo moro:

-¡Viva el invencible moro

que a vuestra fiesta acompaña

y sabrá triunfar de España

con desdén y sin desdoro!

Primer cristiano:

¡Viva el valiente español

que en noble y reñida liza

sabrá volveros ceniza

a la luz de nuestro sol!

Tercer moro:

-¡Qué proposición tan loca!

Pronto, pronto vuestro gozo

vendrá a caer en un pozo:

¡cuidadito y punto en boca!

Rey cristiano:

-¡Silencio! ¡tened decoro!;

haya paz o haya armonía.

Tercer cristiano:

-No se esperaba otra cosa;

hallándonos con el moro

es perdido cuanto se hable.

¡Basta de contemplación

aquí la mejor razón

es acudir luego al sable!



Bailes tradicionales en Valladolid

284

(Pelea con las espadas de madera, 
que sacan del cinturón, hacen un 
simulacro de lucha al ritmo de una 
tonadilla).

Rey cristiano:

-Armonía procuremos

pues ya que aquí nuestras glorias

son por el orbe notorias

todos descansar debemos.

(Rinden armas).

Rey moro:

-No hay descanso, que enojado

vomitando estoy venganza.

¡Guerra, guerra sin tardanza

yo la emprendo confiado!

Segundo moro:

-Perfectamente vayamos,

nuestro alfanje blandiremos

y sin duda venceremos

de estos audaces cristianos;

y de su ángel con maña

nos hemos de apoderar

y las armas no dejar

hasta dominar a España.

(Roban el ángel).

Rey cristiano:

-¡Qué pavor! El ángel nos ha llevado

y ha sido el moro traidor.

¡Qué desgracia!, ¡qué dolor!;

¿dónde le habrán ocultado?

Perdido soy, ¡ay de mí!,

ya tiemblo por el Estado.

Este suceso ha frustrado

mis esperanzas, sí, sí.

¡Qué lástima, qué dolor,

qué pérdida sin igual!

Segundo cristiano:

-Ved el proceder leal

de un moro necio y traidor.

Rey cristiano:

-¡Ay! mi vista se oscurece,

se trastornan mis sentidos,

del corazón los latidos,

mi cabeza desvanece;

ya no sé lo que me pasa.

Primer cristiano:

-Que nuestras glorias perdidas

tan grande injuria venguemos

y a nuestro ángel rescatemos

aunque perdamos cien vidas.

¡Escuchad, moros traidores,

causa de esta alevosía,

todos seréis este día

víctimas de mis furores!

Rey cristiano:

-No niego vuestro valor,

pero empuñando el acero

haré ver al mundo entero

que causo espanto y terror.

¡Al combate, mis soldados!

¡al combate, musulmanes!,

¡castiguemos los desmanes

de cristianos tan osados!



Bailes tradicionales en Valladolid

285

Tercer cristiano:

-Pues al combate, cobardes,

y vamos a demostraros

que os van a salir bien caros

tan miserables alardes.

Rey cristiano:

(Levantándose del desmayo)

-¡Cielos, Vuestra Providencia

nos ampare y favorezca,

nuestro valor medre y crezca;

peleemos con prudencia!

(Pelean. Caen los moros a tierra
y los cristianos los señalan con la es-
pada).

Rey cristiano:

-Ya feneció el moro,

cayó el musulmán,

ya la media luna

logramos triunfar.

¡Cantemos victoria

todos sin cesar!

Primer cristiano:

-Vuestros campeones,

Virgen del Rosario,

saben de ordinario

del moro triunfar.

¡Cantemos victoria

todos sin cesar!

Segundo cristiano:

-Su gloria, su orgullo,

su furia tenaz

vemos abatidos

y humillados ya.

¡Cantemos victoria

todos sin cesar!

y con vuestro amparo

nos cubres de gloria.

¡Cantemos victoria

todos sin cesar!

(Aparece el ángel).

Rey cristiano:

-Ved el ángel libertado,

saltemos todos de gozo,

de alegría y de alborozo

por verlo rescatado.

Y aquí, unidos a porfía

por tan inmenso favor,

demos gracias con fervor

a nuestra Madre, María.

Ángel:

-¡Basta! Ya está todo concluido:

nuestra ha sido la victoria,

mas no fundéis vuestras glorias

tan sólo en haber vencido.

Si por María clemente

habéis sido victoriosos,

sed ahora generosos

con aquesta pobre gente.

Porque en su creencia errados

a Mahoma han defendido

y por él han combatido,

funestamente obcecados.



Bailes tradicionales en Valladolid

286

¡Compañeros, separaos!

yo solemnizo este día

diciendo con alegría:

¡ea, moros, levantaos!

(Les da la mano uno por uno).

Ya veis que no hay otra luz

ninguna, ni baluarte

más fijo que el estandarte

poderoso de la cruz.

Seguidle desde este día

y a Mahoma renunciad,

y con frecuencia invocad

el auxilio de María.

Segundo moro:

-¡Oh Dios santo, justo y fuerte!

Cuánto merecéis, Señor,

gozar por tan santo amor

la dicha de conocerte.

Primer moro:

-Confundidos nos hallamos

al ver tales maravillas,

¡oh Dios mío! de rodillas

tu inmensidad confesamos,

y por más que nos asombre

vuestro poder y bondad,

con ternura y humildad

bendecimos vuestro nombre.

Rey moro:

-¡Oh, España, viva tu rey!

y de hoy más reconocidos

queremos vivir unidos

al amparo de tu ley.

Tercer moro:

-Cese el error y malicia,

todos a Dios confesemos

y a María supliquemos

nos sea siempre propicia,

para con su intercesión

poder todos algún día

cantar himnos de alegría

en la celestial mansión.

Birria:

-Ya lo veis, la media luna

cayó al suelo desplomada,

y para siempre humillada

quedó la raza moruna

por la cruz y por María,

que nos han favorecido

en Lepanto y en Pavía.

Pelayo, el gran Pelayo

comenzó la Reconquista gloriosa,

y Fernando con su esposa

en Granada terminó.

Testigos son de estas glorias

la Covadonga y las Navas,

tan sublimes como bravas

en sus lides y victorias.

Y en pos del siglo invencible

nuestros abuelos piadosos

peleaban animosos

con bravura irresistible.



Bailes tradicionales en Valladolid

287

¡Ea!, agrupémonos

a este sacrosanto leño,

defendiendo con empeño

nuestra patria y nuestra fe.

Digamos de corazón

y con acento profundo:

¡Viva, viva en todo el mundo

nuestra santa religión!

Y hermanados como estamos

trabajemos con anhelo

porque algún día en el cielo

reunidos nos veamos. Amén.

17. Entradilla. Interpretada por Alejandro Pasalodos de unos 50 años a la dulzaina 
y Narciso Pasalodos a la caja. Grabado por Delfín Val y Joaquín Díaz en Villalar en 1979.

18. Pasacalles de danzantes «Altísimo Señor». Toca el pito de caña Felicísimo 
Herrera. Grabado por Delfín Val y Joaquín Díaz en 1977.

La Entrada del Moro. Fotografía de Águeda Alonso, 1982



Bailes tradicionales en Valladolid

288

19. Jotas de Campaspero. Cantadas por Augusto García de unos 70 años. Graba-
do por Carlos del Peso y Carlos Porro el 30 de agosto de 1993.

La Virgen de la Fuencisla

la dijo a la del Pilar,

si tú eres aragonesa

yo segoviana y con sal.

Si me quieres bien

te voy a comprar

dos varas de tela

para un delantal.

Fue tuya culpa y no mía

y olvidarnos de una vez

todo se paga en la vida

cuando no se obra bien.

A la Virgen del Pilar

la bajaran a Madrid

todos los aragoneses

se irían allá a vivir.

Allá va la despedida

la que echan los de Frumales

llevan las albarcas rotas,

y se les salen los piales.

A tu puerta hemos llegado

cuatro o cinco de cuadrilla

si quieres que te rondemos

saca cuatro o cinco sillas.

Quisiera pasar a verte

y me estorba la arboleda

me tuvo que dar la mano

una niña arrabalera.

¡Ay! que sí, que sí

¡ay!, que no que no,

si tú tienes huerto

jardín tengo yo.

Un navarrillo pequeño

le dijo a un navarro grande

poco tengo de poder

si no te bebo la sangre.

Si me quieres bien…

De ciento que hay en presidio

lo menos noventa y nueve

están por culpa, culpita

por culpa de las mujeres

que a mi el sentido me quitan.

Sevilla para el regalo,

Madrid para la nobleza

las tropas en Barcelona

para jardines Valencia.

20. Jotas. Mojados. Cantadas por la señora Anselma Núñez de 75 años y Lorenza 
Vallejo de 75 años. Grabación realizada por Joaquín Díaz y Delfín Val en 1976.

De la retama mordí

y me amargó lo que pudo

y así me amargó el amor

cuando remedio no tuvo.

Ahí la tienes ¡báilala!

no la rompas el mandil

mira que no tiene más

la pobrecita infeliz.



Bailes tradicionales en Valladolid

289

21. La charramandusca. Castronuño. Antonia «la Castaña». Grabación de S. Ca-
cho, F. Díez y J. A. Castrillo en 1981. Archivo de la Fundación Joaquín Díaz de Urueña.

(...) que bien le has servido tú

en ocasiones bastante.

Y si no se la quitan bailando

los dolores a la cantinera

y si no se la quitan bailando

déjala que de rabia se muera.

Una moza regando

dijo a un puchero

¡ojalá! te volvieras

mozo soltero.

Charramangué,

Charramanguesita del alma

¡cuánto te quiero!

pero vaya,

pero vaya,

charramanguesita del alma.

Los curas y los frailes

son de un tamaño

que en las noches oscuras

hacen los daños.

Charramangué…

Morena, tu moreno

no viene ahora,

se ha quedado preso

en Barcelona.

Charramangué…

Una mujer preñada

puesta en un cerro

parece la cabaña

de un melonero.

Charramangué…

22. Tejido de cintas de Peñaflor de Hornija. Cantado por una mujer mayor y gra-
bado por Carlos Porro en noviembre de 1992.

Tán, tarantán, marido,

tán tarantán, mujer,

la niña tiene un diente

y otro que va a romper.

23. Baile asentado I «El parrillano». La Pedraja de Portillo. Interpretado a la 
dulzaina por Gerardo Soba de unos 40 años y Félix Inaraja «Puja» al redoblante, de 78 
años. Grabado por Gerardo Soba en La Pedraja en 1988.



Bailes tradicionales en Valladolid

290

24. Baile asentado II. La Pedraja de Portillo. Interpretado a la dulzaina por Gerar-
do Soba de unos 40 años y Félix Inaraja «Puja» al redoblante, de 78 años. Grabado por 
Gerardo Soba en La Pedraja en 1988.

25. Baile asentado III. La Pedraja de Portillo. Interpretado a la dulzaina por Ge-
rardo Soba de unos 40 años y Félix Inaraja «Puja» al redoblante, de 78 años. Grabado 
por Gerardo Soba en La Pedraja en 1988.

26. Jota con pandereta. Fresno el Viejo. Grabación realizada a la señora María 
Jiménez Pozo en los años 80 y facilitada por un familiar a Cristina Pérez en 2018.

Me las comí con vinagre,

me diste las calabazas

me las comí con vinagre

los besos y los abrazos

que te les quite tu madre.

Anda, vete a la mierda

que no eres nadie,

que eres el estropajo

de la mi calle.

Una vez que tuve novio

y se lo dije a mi abuela

estaba comiendo sopas

y me tiró la cazuela.

Anda, vete a la mierda

me cago en ti

en tu padre y tu madre

y en ti, galopín.

Una pulga me picó

estando haciendo la cama,

y la agarré del hocico

y bien de palos la daba.

Anda vete a la mierda…

Una casada me mata

una viuda me hace el hoyo

una solterita, madre,

me mete en el purgatorio.

Lara, la, la…

Que no lo ve tu marido

dame la mano casada

que no lo ve tu marido,

que la parra vendimiada

cualquiera corta un racimo.

Arrincónamela

y échamela al rincón

si es casada la quiero,

si es soltera mejor

y si es una viudita

con la cara arrugá

en teniendo pesetas

¡arrincónamela!



Bailes tradicionales en Valladolid

291

27. Ritmo de las habas. Pesquera de Duero. Interpretado por Isidoro Recio Ve-
ganzones de 65 años. Grabado por J. María Silva y Carlos Porro en Pesquera en no-
viembre de 1990.

28. Ritmo de habas verdes. Redobla Jesús Yuguero de 64 años para Carlos Porro 
en la escuela de dulzaina del barrio de Huerta del Rey (Valladolid) en 1989.

29. Habas verdes. Valladolid. Interpretadas a la dulzaina por Agapito Marazuela 
de 68 años y Rafael Postigo de Zamarramala a la caja. Es la partitura nº 2 de la tanda 
de habas verdes de Valladolid de su Cancionero de Castilla. Grabado en Segovia en 
1959 por Eugenio Urrialde.

30. Jota de Gallegos de Hornija. Cantado por Celsa Rejón. Grabado por Félix 
Pérez y J. Antonio Ortega del grupo Candeal en 1984.

Si no me quieres vete a la mierda,

mejores chicas hay en mi tierra;

si no me quieres vete al demonio

mejores chicas tiene Logroño.

Si vas a la mar

no metas el pie,

porque si le metes

te picará el pez.

Tienes una y buscas otra

creyendo de más valer;

mira que vas a quedar

tan blanco como el papel.

Si vas a la mar…

Todito lo que yo hago

se lo cuentan a mi madre,

como si mi madre fuera

cuchillo para matarme.

Si vas a la mar…

31. Las agachadillas. Melgar de Arriba. Toca el acordeón y canta el señor Ricardo 
de 91 años. Grabado por Raúl Llorente y Carlos Porro el 8 de octubre de 2002.

En las vendimias…

Lagarteranas somos, venimos todas de Lagartera

traemos lindas canciones de Talavera y de Lagartera.

Por la carretera baja el padre Juan

y ¡agáchate Pedro! y ¡agáchate Juan!



Bailes tradicionales en Valladolid

292

32. Baile de los cántaros. Versión de dulzaina de Daniel Esteban de 79 años y Ale-
jandro Perucha «Pichilín» de 64 años. Grabado por José Delfín Val, Macario Santamaría 
y Joaquín Díaz en Valladolid en 1988.

33. Jota. Campaspero. Cantada por Pilar Hernando Pascual de 70 años. Grabado 
por Oroncio Javier y el grupo de música folk Candeal en 1977.

Grupo de Sección Femenina de Valladolid. Hacia 1957.
Fotografía de Joaquín del Palacio. Fondos de la Fundación Joaquín Díaz

Si me quieres, niño,

te voy a comprar

una bicicleta

para ir al pinar,

para ir al pinar,

para ir al pinar

con ruedas alante

con ruedas atrás.

Andan diciendo tus padres

que tienes un olivar

y el olivar que tú tienes

es que te quieres casar.

Si me quieres…



Bailes tradicionales en Valladolid

293

34. Jota «al pasar mi abuelo por el portalón». Villabrágima. Cantado por Manuel 
Pérez de 69 años y grabado por Modesto Martín Cebrián en 1982.

Bailando la jota en santo Domingo en Campaspero.
Fotografía del Ayuntamiento de Campaspero. Hacia 1980

María si fueras mía,

te compraba unas albarcas

pero como no lo eres

¡jódete y anda descalza!

Y al pasar mi abuelo

por el portalón

se pilló los chismes

con el collerón.

A tu madre la he visto

en la estación de Madrid

con cincuenta caballos

y la Guardia Civil.

A tu madre la meto

y a ti te saco,

el dinero del bolso

para tabaco.



Bailes tradicionales en Valladolid

294

35. Las agachadillas. Medina del Campo. Cantadas por Amparo Figueroa de 62 
años, Elena Rodríguez de 58 años, Pura y Filomena Mulas. Grabado por Antonio Sán-
chez del Barrio el 20 de noviembre de 1984.

Este baile se llama las agachadas, las agachadas

y lo bailan solteras, también casadas, también casadas.

¡Ay! agáchate Pedro, agáchate Pedro

¡ay! agáchate Juan, agáchate Juan

que las agachadillas van bien bailadas.

36. El baile de la gitana. Quintanilla de Trigueros. Cantado por Felisa Yustos de 
70 años. Grabado por Yolanda Pérez, Carlos del Peso y Carlos Porro el 19 de agosto 
de 2003.

Haced corros caballeros, haced corros y escuchad,

al son de la pandereta la gitana va a bailar.

Yo soy la gitanita que nací en Aragón

que bailo y que canto con mucho primor.

37. Las habas de Bercero. Interpretado a la dulzaina por Librado Rogado y Juan 
José Garcillán, con Antonio Rogado a la caja. Grabado por Delfín Val y Joaquín Díaz 
en Valladolid en 1977.

38. La danza de Cigales y la Entrada de David y Goliat. La señora Elo «la tambo-
ritera» de 74 años de edad. Grabado por Maybe Cabero y Antonio Sánchez del Barrio 
el 22 de agosto de 1987.

De las obras teatralizadas populares que formaban parte del repertorio de los gru-
pos de paloteo de la provincia solamente nos ha llegado el testimonio arriba indicado 
de «La Entrada del Moro» de Ceinos de Campos y ésta de David y Goliat de Cigales, 
emparentadas sin duda con los autos de las cercanas localidades de Ampudia, Autilla 
del Pino y Dueñas. El jugoso relato de la señora Elo de toda la danza y el ambiente que 
se generaba en la procesión guiado por la melodía de la dulzaina y el redoble continua-
do del tamboril se hace presente si cerramos los ojos e intentamos recrear la pradera de 
la Virgen de Viloria. Pocos más datos hacen falta, salvo el conocimiento de los códigos 
de interpretación de los momentos y el ritual, para volver a la vida ese instante.



Bailes tradicionales en Valladolid

295

39. Danza de procesión. Interpretada por el dulzainero Crescenciano Recio, de 
Pesquera de Duero, de unos 65 años y su hermano Isidoro a la caja. Grabado por un 
vecino en Roa de Duero (Burgos) en 1977 y facilitado a Carlos Porro en 1992.

40. Jota. San Miguel de Arroyo. Grabado por un vecino en los años ochenta y 
facilitada a Carlos Porro en 1998. Fondos de la Fundación Joaquín Díaz.

Danzando en Viloria del Henar a san Isidro. Años 50

Dicen que tienes, que tienes

y olé y olá,

y en tu huerto los guisantes

yo también tengo en el mío,

y olé y olá,

la flor de los estudiantes.

Amor mío, amor mío

llévame de aquí

llévame a mi pueblo

donde yo nací.

Amor mío, amor mío

llévame otra vez,

llévame a mi pueblo

donde me crié.

Ahí la tienes ¡baílala!

no la rompas el mandil

mira que no tiene otro

la pobrecita infeliz.

Anda que te lo vi

por un agujero que tiene el mandil.

Pues no puede ser

que el mandil es nuevo

y no se me ve.



Bailes tradicionales en Valladolid

296

41. Jota «y dejastes el pan en el horno». Villabrágima. Cantada por Frótila Gil de 
81 años y grabada por Modesto Martín en 1982.

Y te fuiste a hablar con el novio

y dejastes el pan en el horno

y cuando viniste ya estaba quemado

otra vez, morena ya tendrás cuidado.

Camino de Castilviejo

si tú supieras hablar

¡cuántos pañuelos de seda

habrás visto regalar!

¡Ay! que sí, que sí

¡ay! que no, que no,

¡ay! jardinerita

de mi corazón,

de mi corazón,

¡ay! que sí, que sí,

¡ay! que no, que no.

Cómo quieres que te de

lo que no te puedo dar

la cinta de mi sombrero

si no la puedo quitar.

¡Ay! pachín, pachín

¡ay! pachán, pachán

¡ay! pachán, pachón

de mi corazón.

42. Paloteo de Melgar de Arriba. Cantado por el señor Ricardo de 90 años y otros 
vecinos, el 8 de octubre de 2001. Grabado por Raúl Llorente y Carlos Porro.

Curro el dulzainero…

Tres mozas solteras

van para León

¡qué buenas mozas eran!

¡qué buenas mozas son!

43. Jota de flauta y tamboril. Interpreta el tamboritero Celestino Martín de Toro 
(Zamora) grabado por Joaquín Díaz en 1982.

Los últimos tamboriteros vallisoletanos anduvieron por Medina de Rioseco, Ceinos, 
Villabrágima, Peñaflor de Hornija, Tiedra y Valladolid capital, donde a principios del 
siglo xx acompañaban por la acera de Recoletos y la Plaza Mayor a los gigantes y ca-
bezudos. En Tiedra se recuerda la presencia de estos músicos pasada la Guerra Civil y 
de últimas al señor Celestino, que desde Toro, venía en el coche de línea para cumplir 
con la fiesta de Santa Águeda tan afamada de esta localidad. Del escaso caudal de las 
arcas de esta cofradía que se mantuvo heroicamente con media docena de hermanas, 



Bailes tradicionales en Valladolid

297

muchas mayores, a principios de los años ochenta pagaron de balde un año los servi-
cios del entrañable y agradecido tamboritero; a otro año, nos contaban «ya le dimos 
mil pesetas y una caja de pastas». La fiesta actualmente se ha recuperado en gran me-
dida y conserva la mayor parte del entramado, del ritual y protocolo que la enriquece 
y distingue de otras celebraciones cercanas, que son remedo de algo que nada tiene 
que ver con la tradición, ni en gusto ni en gana.

44. Ritmo de baile corrido. Isidoro Recio Veganzones de 65 años. Grabado por J. 
María Silva y Carlos Porro en Pesquera de Duero en noviembre de 1990.

45. Baile corrido. Daniel Esteban de 79 años a la dulzaina y Alejandro Perucha «Pi-
chilín» de 64. Grabado por Delfín Val, Macario Santamaría y Joaquín Díaz en Valladolid 
en 1988.

46. Las carrasquillas. Vega Sicilia y Valbuena de Duero. Cantadas por Felicidad 
Carretero de 73 años. Grabado por Carlos Porro el 20 de noviembre de 1991.

47. El palillo del tío Roque. Castronuño. Cantado por María Hernández «la Gi-
rona» de unos 75 años y grabado por su nuera Quica en 1980. Grabación facilitada a 
Carlos Porro en 2017.

Fiestas de san Isidro en Castronuño en 1960



Bailes tradicionales en Valladolid

298

48. El palillo del tío Roque. Castronuño. Cantado por Antonia «la Castaña». Gra-
bación de S. Cacho, F. Díez y J. A. Castrillo en 1981. Archivo de la Fundación Joaquín 
Díaz de Urueña.

49. La danza de la espadaña. 
Dulzaina Victorino Amo y caja Ve-
rísimo Senis. Grabado en Vallado-
lid en 1988.

50. Las folías de Matapozue-
los. Cantada por la señora Tilde 
de unos 60 años y grabada por 
Carlos Porro el 7 de diciembre de 
1992 en Matapozuelos.

51. La entradilla. Pesquera 
de Duero. Interpretada a la dul-
zaina por Crescenciano Recio y 
al tamboril por Isidoro Recio de 
Pesquera de Duero. Grabada por 
Delfin Val y Joaquín Díaz en 1977.

El palillo del tío Roque

quiere que le toque yo,

que le toque la Teresa

que tiene la obligación.

Vela aquí el palillo

niña, del tío Roque

vela aquí el palillo

para que le toques.

Si el palillo se rompiera

por alguna «coyundura»

no dejaría de ser

desgraciada criatura.

Mira aquí el palillo…

Artículo de don Luis de Castro, Diario 

Libertad de 1956



Bailes tradicionales en Valladolid

299

52. Malagueña (jota). Mojados. Cantada por Anselma Núñez de 77 años de 
Mojados. Grabado por Eusebio Goicoechea, Joaquín Díaz y A. Represa en Valladolid 
en 1977.

Es ésta una particular versión, agradable y bien traída, de un estilo de jota más de 
cante que de baile que ha de compararse con otra versión más animada que ya hemos 
relatado en el número 20.

-Malagueña, malagueña

dame de tu pecho un ramo.

-¿Quién te ha dicho gran bribón

que malagueña me llamo?

Olé con olé, con olé

que lleva la mi gitana

y en el pelo caracoles

y olé con olé, con olé.

De la retama mordí

y me amargó lo que pudo

y así me amargó el amor

cuando remedio no tuvo

olé, con olé y con olé.

¡Qué contenta está la novia

porque sale de soltera!,

más contento estará el novio

porque va a dormir con ella.

Esta noche a la novia,

la mete en novio,

el anillo en el dedo

del matrimonio.

Dicen que casar, casar

yo también me casaría

si la vida de casados

fuera como el primer día.

Venimos de vendimiar

hemos cogido una liebre

hemos echao cuatro tragos

y venimos tan alegres

¡Ay! Baldomera, ¡ay! Baldomera

que jovencita ¡caramba!

53. Jota de bodas. Llano de Olmedo. Cantada por Exuperio Hernández de 78 
años. Grabado por Estela Martínez en 2003.

54. Jota de vendimias «¡ay!, Baldomera». Villabrágima. Cantada por Gabina Ce-
brián de 58 años y grabada por Modesto Martín Cebrián en 1982.



Bailes tradicionales en Valladolid

300

55. Paloteo «a la flor que llaman al verde» de Ceinos de Campos. Desiderio 
Alonso de 91 años. Recopilado por Carlos Porro el 21 de mayo de 1995.

56. Jota para La Zarza. Cantada y adaptada en las letras por Arsenio Rincón de 
Aguasal. Grabado por Estela Martínez en 2003.

Julián te lleva,

Julian te lleva,

trátala bien,

mira que llevas ¡caramba!

buena mujer.

Trátala bien, quiérela mucho

mira que llevas ¡caramba!

buen avichuco.

Venimos de vendimiar

con muchísima alegría

y nos ha dicho la Virgen

que volvamos otro día.

¡Ay! Baldomera…

A la flor que llaman al verde,

verde de andar;

a la flor dicen que es mentira

y aquí esto es verdad.

¿Quién me compra unos pajarcitos?

porque yo ya;

si los nidos de antaño, son varios,

son pájaros nuevos

y emplumaron ya.

Y esta jota es de La Zarza

se la quiero dedicar,

porque a todos quiero mucho,

no lo puedo remediar.

Arriba y abajo,

que en La Zarza

se pasa un buen rato.

Abajo y arriba

que ha tiempo

que yo no venía.

Cuando paso por La Zarza

se me abre el corazón,

porque es un pueblo bonito

de Castilla y de León.

Arriba y abajo…

Las mocitas y mocitos

de este pueblo castellano,

siempre que van de paseo

van cogidos de la mano.

Arriba y abajo…

También los hombres mayores

cuando van a la taberna

echan su partida

y el que pierde lleva pena.

Arriba y abajo…

No tenga pena, señor,

que mañana ganará

de las cartas y mujeres

nadie se puede fiar.

Arriba y abajo…



Bailes tradicionales en Valladolid

301

57. La peregrina. Castronuño. Cantado por Antonia «la Castaña». Grabación de 
S. Cacho, F. Díez y J. A. Castrillo en 1981. Archivo de la Fundación Joaquín Díaz 
de Urueña.

A las señoras les digo

que son buenas guisanderas

yo he probado sus comidas

y estaban muy de primera.

Arriba y abajo…

En La Zarza hay un museo

con muchas antigüedades

que está abierto todos los días.

y para todas edades.

Arriba y abajo…

El tejado de la torre

tiene algo muy especial

que cuando llueve se moja

como todos los demás

en La Zarza hay un tejado.

Arriba y abajo…

Aquí termina la jota

de este pueblo castellano

no dejen de visitarle

en invierno y en verano.

Arriba y abajo…

Camino de Santiago

con grande halago

mi peregrina

se me perdió.

Lleva zapato blanco

media de seda,

sombrero fino

que es un primor.

Lara, la la…

58. Las boleras de Velilla. Grabado por Carlos Porro el 26 de noviembre de 1996.

El padre de Rosa, la alcaldesa en esos años, nos tarareó y silbó algunas interesantes 
piezas del repertorio del dulzainero local José Casado «Fuso» (1883-1966) que tocaba 
en los días de fiesta y baile en Velilla, como estas boleras.

59. Boleras de Velilla y jota. Interpreta Jesús García Chus a la dulzaina y Gumer-
sindo Martín de Bercero. Grabado por Delfín Val y Joaquín Díaz en Valladolid en 1977.

En la coreografía estructurada por Sección Femenina para el caso de Velilla, se 
dejaron las boleras como baile de entrada y salida -a modo de presentación- para la 
jota, cuando originalmente serían ambos bailes independientes.



Bailes tradicionales en Valladolid

302

60. Tejidos de cintas «El caracol» de Cigales. Cantado por la señora Elo «la tam-
boritera» de 74 años de edad. Grabado por Maybe Cabero y Antonio Sánchez del 
Barrio el 22 de agosto de 1987.

Redoblan en San Antón

y responden en San Andrés,

tres frailes, tres,

que se quema y se abrasa de fuego

los árboles.

Aquel caracol

que va por la calle,

zaragatona

cerrando su llave,

¡viva la gala!, ¡viva el amor!

¡viva la gala de aquel caracol!

de aquel caracol.

61. La danza y entradilla de Cigales. Cantado por Heraclio Blas de 65 años y gra-
bado por Elías Martínez y Carlos Porro en Cigales en 1992.

62. Ritmo y danza «las habas verdes» de Mucientes. Interpretadas a la caja por 
Macario Zalama en 1977. Recopilado por Delfín Val y Joaquín Díaz.

63. Danza con el ritmo anterior de Mucientes. Interpretadas a la dulzaina por 
Macario Zalama en 1977. Recopilado por Delfín Val y Joaquín Díaz.

La danza en san Antón, en Mucientes, con el dulzainero Macario Zalama al fondo. Años 50



Bailes tradicionales en Valladolid

303

64. Danza de la Cruz. Dulzaina Jesús García Chus y Gumersindo Martín (redoblan-
te) de «Los Quicos» de Bercero. Grabación de Radio Valladolid en 1965.

65. Las carrasquillas. Castromonte. Cantado por Amparo Almarza Herrero de 58 
años, Magdalena Cortés de 52 años y Juana Álvarez de 50. Grabada en 1985 por el 
grupo Candeal.

66. El baile de la carrasquiña. Juego de niños. Villabrágima. Cantada por la se-
ñora Modesta del Campo y grabada por Modesto Martín Cebrián en 1982.

67. Jota «a la verbena». Castronuño. Cantada por María Hernández «la Girona» 
de unos 75 años y grabado por su nuera Quica en 1980. Grabación facilitada a Carlos 
Porro en 2017.

El baile de las carrasqueñas

y es un baile muy disimulado

que en echando la rodilla en tierra

todo el mundo se queda pasmado.

A la vuelta, la vuelta Madrid

que en mi tierra no se baila así;

que se baila de espalda, de espalda;

Mariquita menea esas sayas,

Mariquita yo no digo eso

que a la media vuelta se tiran un beso,

Mariquita no te digo nada

que a la media vuelta se dan

las palmadas.

En el baile de la carrasquiña

es un baile muy disimulado

que poniendo la rodilla en tierra

todo el mundo se queda parado.

A la vuelta, la vuelta, Madrid

que este baile no se baila así,

que se baila de espalda, de espalda

Mariquita menea la saya;

Mariquita no me digas eso

que en mi pueblo se estila

un abrazo y un beso.

Morenita, morenita.

vete a lavar al pilón,

que por mucho que te laves

eres negra de la acción.

A la verbena yo te llevaría,

prenda encarnada, paloma mía,

A la verbena yo a ti te llevé,

palomita mía, yo me acosté.

Minero le quiero, madre,

de la mina del carbón,

aunque el carbón sea negro

las pesetas blancas son.

Algún día en esta calle,

tenía yo mi querer,

ahora ya no tengo a nadie,

por una mala mujer.



Bailes tradicionales en Valladolid

304

68. La culebra. Danza de la procesión de la ribera del Duero tocada por Felicísimo 
Herrera al pito de caña. Grabado por Delfín Val y Joaquín Díaz en 1977.

69. El árbol (danza de cintas) de Ceinos de Campos. Desiderio Alonso de 91 
años. Recopilado por Carlos Porro el 21 de mayo de 1995.

¡Quién quiere entrar conmigo en el río?

¿quién quiere entrar conmigo a nadar?.

Quién quiere entrar…

70. Las habas. Interpretadas por Fermín Pasalodos, de unos 50 años, a la dulzaina 
y Narciso Pasalodos, su hermano, a la caja. El tema solían tocarlo en el baile de las 
águedas de Tiedra y antiguamente en los pueblos cercanos para avisar del final del 
baile. Grabado por Delfín Val y Joaquín Díaz en Villalar en 1979.

71. Jota «contrabandista yo me metí». Olmedo. Cantado por la señora Severina 
Torres de 74 años y grabado en Olmedo por Manuel Rodríguez Centeno en 1982.

Contrabandista,

yo me metí

a vender géneros

por verte a ti.

Por verte a ti,

por ver mi amor

contrabandista

me metí yo.

Amor, amor

amor, amor,

me has olvidado,

a lo mejor

me has olvidado

yo te olvidé,

viva la reina

santa Isabel.

Cómo quieres que yo vaya

al jardín de la alegría

si se marchitan las flores

al ver esta pena mía.

72. Paloteos de Peñaflor de Hornija. Cantados por el señor Ulpiano de 69 años. 
Grabado por Carlos Porro en Peñaflor el 14 de noviembre de 1992.



Bailes tradicionales en Valladolid

305

74. La porrusalda. Villafrechós. Cantada por una señora de la que no anotamos su 
nombre, muy mayor. Grabado por Carlos Porro el 28 de junio de 1995.

75. Jota «ahora me preguntas si soy de Vigo». Villabrágima. Cantado por Mo-
desto Martín Moneo de 61 años y grabado por Modesto Martín Cebrián en Villabrá-
gima en 1982.

Sinlabajos y Donvidas

Muriel y San Salvador,

Lomoviejo y la Honcalada

San Llorente y Fuente el Sol.

Tín, tín tín

¡arriba Martín!

Las habas verdes

que yo no canto más,

ni más, ni más ni menos,

ni menos, ni más;

las habas verdes

que tómalas allá.

La purrusalda canto,

que vivo lejos

que voy a echar la yerba

a mis conejos.

La purrusalda canto

que ya no canto más,

ni más, ni más, ni menos,

ni menos, ni más.

-¿Qué quieres que te traiga

que voy a Madrid?

-No quiero que me traigas

¡que me lleves sí!

-¿Qué quieres que te traiga

que voy a León?,

-Unos zapatos bajos

del pellejo de un ratón.

¿Qué quieres que te traiga

que voy a Lugo?

-Un pañuelo de seda

que cueste un duro.

Vivías en una calle

que no tenía salida

cuando yo te cortejaba

mis amigos me seguían.

¿Ahora me preguntas

si soy de Vigo?,

la noche pasada

dormí contigo.

La madre que te parió

tuvo que ser del regato

porque quería meter

los dos pies en un zapato.

Ahora me preguntas…

73. Paloteo de La Seca. Cantado por un vecino mayor de Bercero. Recopilado por 
Carlos Porro en Bercero en 1992.



Bailes tradicionales en Valladolid

306

76. Jerigonza de boda. Olmedo. Cantada por la señora Tecla García de 86 años 
de Olmedo y grabado por Antonio Sánchez del Barrio el 2 de agosto de 1984.

Está la jeringosta en el baile con su jeringosto

con lo bien que lo baila ese mozo yo digo cantando

a ese mozo le gusta bailar, el fraile cornudo,

cornudo fraile,

busca una amiga que te acompañe (-y sale y coge una-),
que la quiero ver bailar, saltar y brincar

y andar por el baile

fraile cornudo, cornudo fraile…

Con lo bien que lo baila la moza yo digo cantando

a esa moza la gusta bailar, el fraile cornudo, cornudo fraile

déjala sola, sola en el baile (-la deja él y se queda ella sola-)
¡Ay! con lo bien que la baila esa moza, yo digo cantando

esta moza le gusta bailar, cantar y brincar

y andar por el baile,

fraile cornudo, cornudo fraile

busca un amigo…

77. La jerigonza, baile de entrar y salir. Medina del Campo. Cantado por Amparo 
Figueroa de 62 años, Elena Rodríguez de 58 años, Carmen, Filomena Mulas de 60 años 
y Pura, águedas de Medina del Campo. Recopilado por Antonio Sánchez del Barrio el 
20 de noviembre de 1984.

78. La jerigonza, baile de entrar y salir II. Medina del Campo. Cantado por Mar-
garita Sánchez de 20 años y recopilado por Antonio Sánchez del Barrio en octubre de 
1985.

El señor Juanillo ha entrado en el baile,

que lo baile, que lo baile, que lo baile.

Y si no lo baila que le de un cuartillo de agua,

que lo pague, que lo pague, que lo pague.

Que salga usted, que la quiero ver bailar

saltar y brincar

para ver cómo lo baila la moza

déjala sola, sola en el baile.



Bailes tradicionales en Valladolid

307

79. Jota de Íscar. Jesús Gutiérrez Yuguero a la dulzaina y su hermano José al redo-
blante. Grabación realizada en los años sesenta. Fondos de la Fundación Joaquín Díaz 
de Urueña (Valladolid).

80. Jota de Gallegos de Hornija. Cantado por Petra Bruño de 68 años y recopila-
do por el grupo Candeal en 1985.

A tu puerta planté un pino

y a tu ventana un guindal,

para cuando te levantes

comas guindas con el pan.

Baílala bien bailada,

que lo merece,

que es una niña joven

y se engrandece.

Morena tiene que ser

la tierra para ser buena

para sembrar y coger,

trigo, cebada y avena.

Con un pie en el estribo

y otro en la arena,

se despide el soldado

de su morena.

81. Jota «como se menea la aceituna». Velliza. Cantado por la señora Severina 
Torres, natural de Velliza de 74 años y grabado en Olmedo por Manuel Rodríguez 
Centeno en 1982.

Como se menea la aceituna en el olivo

así se menea tu cuerpecito y el mío.

Como se menea la aceituna sevillana

como se menea tu cuerpecito, serrana.

Tu cuerpecito y el mío

fueron juntos a La Habana

y en el camino encontraron

la aceituna sevillana.

82. Baile corrido. Interpretado por Crescenciano Recio a la dulzaina e Isidoro Re-
cio a la caja, de Pesquera de Duero. Grabado por Delfín Val y Joaquín Díaz en 1977.



Bailes tradicionales en Valladolid

308

84. Danza de Valoria la Buena. Cantada por Félix Cancela de 81 años y grabado 
por Carlos Porro el 13 de marzo de 1995.

85. Danzas de Valoria la Buena. Interpretadas a la dulzaina por Agapito Marazuela 
de 68 años y Rafael Postigo de Zamarramala. Grabado en 1959 por Eugenio Urrialde.

86. Jotas de Olmedo. Cantada por la señora Tecla García de 80 años. Grabada por 
Manuel Rodríguez Centeno en 1980.

Yendo yo por un camino

con merienda y muerto de hambre:

me he encontrado un manjar,

he tirado un canto al guindo

como caen las avellanas,

viene el amo las castañas.

-¿Quién te manda coger uvas

siendo mío el melonar?

Arrabal de Portillo

portiñas verdes,

por debajo del puente

estaba la liebre.

Y arrodíllate, majo,

y haz una ese

que has de ser mi cuñado

y aunque te pese.

Adiós la villa de Olmedo

y el arco de San Miguel,

Virgen de la Soterraña

¿cuándo te volveré a ver?

La calle de San Miguel

ya no la rondan chales

que la rondan buenos mozos

con navajas y puñales.

Arrodea, arrodea

si vas por hilo,

yo también arrodeo

pa ir contigo.

Esos dos que están bailando

los dos me parecen bien

uno parece una rosa

y otro parece el clavel.

¡Ay! que sí, que sí,

¡ay! que no, que no

si usted tiene huerto

jardín tengo yo.

83. Jota «Arrabal de Portillo + arrodíllate, majo, y haz una ese». Cantado por 
la señora Severina Torres de 74 años y grabado en Olmedo por Manuel Rodríguez 
Centeno en 1982.



Bailes tradicionales en Valladolid

309

87. Jota «¡ay! que sí, que sí». Villabrágima. Cantada por Frótila Gil de 81 años y 
grabado por Modesto Martín Cebrián en Villabrágima en 1983.

Esta noche rondo yo

mañana ronde el que quiera,

y esta noche he de poner

a las esquinas bandera.

¡Ay! que sí, que sí

que te la he plantao

yo me he ido con otro

y a ti te he dejao.

Cuando paso por tu puerta

cojo pan y voy comiendo

pa que no diga tu madre

que de verte me mantengo.

¡Ay! que sí, que sí,

¡ay! que no, que no;

¡ay! jardinerito

de mi corazón.

Cuando paso por tu puerta,

cuando paso y no te veo

me dicen to las mocitas

déjala que está durmiendo.

¡Ay! que sí…

Cada vez que voy a arar

y tiro de los ramales

me acuerdo de aquella niña

que vive en los arrabales.

¡Ay! que sí…

Tienes carita de sí,

carita de no negarlo

dame un poco de lumbre

para encender mi cigarro.

Ayer me dijiste que hoy

y hoy me dices que mañana

y mañana me dirás

que de lo hablado no hay nada.

Anda y vete y vete

anda y díselo;

a tu madre la meto

y a ti te saco

el dinero en el bolso

para tabaco.

Tengo de subir, subir,

al puerto de Guadarrama

tengo de cortar las flores

que mi morena regaba.

¡Ay! que sí…

Todas las Marías son

dulces como el caramelo

y yo como soy goloso

por una María muero.

¡Ay! que sí…

88. Danza «La peregrina» de Montealegre de Campos. Cantada por la señora 
Paula de Andrés de 84 años, hija del dulzainero local Antonio Andrés. Grabada en 
Valladolid por Carlos Porro el 30 de agosto de 1993.



Bailes tradicionales en Valladolid

310

89. Danza «La peregrina» de Pedraza de Campos (Palencia). Interpretada por 
el dulzainero Ricardo Gutiérrez, de 71 años y Victoria Martín de Cascón de la Nava 
(Palencia). Grabación de Carlos Porro realizada en 2003.

Este repertorio de danzas en 8/8 acostumbraba a tocarlas el señor Mariano Gutié-
rrez Calcón (1902-1996) a la dulzaina y sus hijos Enrique y Ricardo en las procesiones 
de los pueblos cercanos a su residencia de Pedraza de Campos (Palencia), en las loca-
lidades de Revilla, Baquerín, Capillas, Ampudia, Pedraza, Villerías y en la vallisoletana 
de Villalba de los Alcores. Serían danzas al modo de las que sonaron en Montealegre y 
emparentadas con las de Cigales, Mucientes y Cabezón de Pisuerga.

90. Jotas de Simancas. Cantadas por Leónides Gómez y Victoria del Pino y graba-
das por Javier Alonso del Pino en 1990. Grabación facilitada a Cristina Pérez en 2017.

Morena es la Virgen de Haro,

morena es la del Pilar,

para morena graciosa

la Virgen del Arrabal.

Ayer te quise

hoy no te quiero

tuve ese gusto

hoy no le tengo;

ni me acomoda

porque contigo

no quiero boda,

no quiero boda,

tampoco trato

porque contigo

yo no me caso.

Cuando paso por tu puerta

llevo la calza caída

pa que no digan tus padres

que me regalas las ligas.

Por esta calle a la larga

no hay entrada ni salida,

para mi la tiene que haber

aunque me cueste la vida.

Virgen de Begoña

dame otro marido

porque éste que tengo

no duerme conmigo.

Y Virgen de Begoña

y dile que miente

que duermo con ella

pero no me siente.

Cuando paso por tu puerta

cojo pan y voy comiendo

pa que no digan tus padres

que de verte me mantengo.

Dame la perejilera

que te la vengo a pedir,

tengo el ajo en el mortero

y me falta el perejil.

Ojos negros son traidores,

azules son hechiceros



Bailes tradicionales en Valladolid

311

ojos acastañaditos

son firmes y verdaderos.

Virgen de Begoña…

Vámonos de aquí que corre

la poca fortuna nuestra,

que se ha caído la torre

también se caerá la iglesia.

Virgen de Begoña…

Con el ruido de las nueces

salió un fraile del peral,

¿quién te manda coger uvas

siendo mío el melonar?

Virgen de Begoña…

A la orilla el Pisuerga

tengo sembrado

azafrán y canela,

pimienta y clavo.

Ya te he dicho rebaboso,

que por mi puerta no pases

y si pasas no me mires

y si me miras no me hables.

¡Ay! qué sandías,

¡ay! qué melones

qué calabazas

llevan los hombres,

llevan los hombres

de las mujeres

cuando les hablan

y no les quieren.

Tiré un limón a rodar

y a tu puerta se paró

y hasta los limones saben

que nos queremos los dos.

¡Ay! qué sandías…

Morena, tiene que ser

la tierra para ser buena

para sembrar y coger

trigo, cebada y avena.

¡Ay! qué sandías…

Morena tiene que ser

la tierra para ser buena,

y la mujer para el hombre

también ha de ser morena.

Una morena me mata

y una rubia me hace el hoyo

y una blanca siendo sosa

me saca del purgatorio.

Dicen que no me querías

porque no tengo dinero

mi abuela tiene un ochavo

metidito en un bujero.

Ayer te quise…

Ayer me dijistes que hoy

y hoy me dirás que mañana

y mañana me dirás

que de lo dicho no hay nada.

Anoche fui a Capuchinos

a rezar un Cristo al Credo

por decir creo en Dios padre

dije: -¡creo en el que quiero!

Morenita, morenita,

¿dónde está tu morenura,

que haces morir a los hombres

sin frio y sin calentura?



Bailes tradicionales en Valladolid

312

91. La galana. Tudela de Duero. Interpreta Jesús García a la dulzaina y Gumersin-
do Martín de Bercero. Grabado en Valladolid en 1977.

La popular jota aparece precedida de un toque de habas verdes como suele pre-
sentarse al público dentro de la estructura organizada por los grupos de Sección Fe-
menina de Valladolid.

92. Jota «la riberina» de Olmedo. Cantada por Tere Molpeceres y grabado en 
Olmedo en 1984 por Manuel Rodríguez Centeno y Joaquín Díaz.

Sé cantar y sé bailar

sé tocar la pandereta

porque me ha enseñao mi madre

cuando mamaba la teta.

La riberina, la riberana

a mi me gusta y olé

por la mañana,

por la mañana, ramo de flores

a mi me gusta y olé, los labradores.

Tu madre tuvo la culpa,

que te dio veinte pesetas

pa hacerte la permanente

y ahora ya no te la peinas.

La riberina, la riberana

madruga mucho y olé

por la mañana,

por la mañana, en el verano,

madruga mucho y olé

en todo el año.

Adiós y diviértete

con las flores del camino

que yo también me divierto

con lágrimas y suspiros.

La mujer de Pilongo

mata un cochino,

cuando venga Pilongo

come tocino…

93. Jotas de Nava del Rey. Canta y toca la pandereta la señora Eusebia Rico Vi-
cente de 91 años. Grabada en Valladolid por Joaquín Díaz y José Delfín Val en 1977.

Zaragoza se merece

un hermoso panteón,

para guardar las cenizas

de Agustina de Aragón.

Todos los viernes del año

dicen una misa en Roma

el Padre Santo la dice

y le ayuda una paloma

que es el Espíritu Santo.

Allí en la iglesia hay un árbol

con espinas y sin flor

en cada ramita un ángel

y en medio Nuestro Señor.



Bailes tradicionales en Valladolid

313

Sale el sol por la mañana

y relumbra en las paredes,

así relumbra tu cara

espejo de las mujeres.

Eres semilla de trigo

escogida grano a grano,

eres la mejor carita

que mis ojos han mirado

y eres un jardín de flores.

Y eres el oro de Francia

la plata de Portugal

y para dama yo escojo

la sal de todo el lugar

y eres el oro de Francia.

Eres cielo de hortilín

canela purificada,

en la calle donde vives

te llaman la resalada.

94. Baile de la botella. Medina del Campo. Cantado por Amparo Figueroa de 
62 años, Elena Rodríguez de 58 años, Carmen, Filomena Mulas de 60 años y Pura, 
águedas de Medina del Campo. Recopilado por Antonio Sánchez del Barrio el 20 de 
noviembre de 1984.

95. Jotas. Olmedo Cantada por Lucía Mera Puras de 85 años y grabada por Ma-
nuel Rodríguez Centeno en Olmedo en 1982.

Si la zarza no se enzarza

y el espino no se enreda

yo me he de casar contigo

y aunque tus padres no quieran.

Y arrodíllate, majo,

y haz una ese

que has de ser mi cuñado

y aunque te pese.

96. Jotas de Morales de Campos. Cantadas por Consuelo García Díez de 66 años 
y recopilado por Modesto Martín Cebrián en 1987.

Las cadenas del amor

yo las tengo de romper,

las cadenas del amor

sólo por venirte a ver.

Solo por venirte a ver

prenda del alma querida,

sólo por venirte a ver

me estas quitando la vida.

Las cadenas…

Labradorcito es mi padre,

labradorcito es mi hermano,

labradorcito ha de ser

el que a mi me de la mano.

Las cadenas…



Bailes tradicionales en Valladolid

314

97. Mudanzas de Curiel de Duero. Toca la dulzaina Lucio Mínguez de unos 55 
años. Registro de Joaquín Díaz y Delfín Val en 1977.

98. Contradanza de Berrueces de Campos. Danza de palos dedicada a la Virgen 
de Pedrosa. Interpretada a la dulzaina por Daniel Esteban y a la caja por Gumersindo 
Martín de Bercero. Grabado por Eusebio Goicoechea, Joaquín Díaz y A. Represa en 
Valladolid en 1977.

99. Paloteos de Ceinos de Campos. Cantados por Desiderio Alonso de 91 años y 
grabado por Carlos Porro el 21 de mayo de 1995.

¿Quién perdió que yo encontré

un pañuelo seminuevo?,

en cada esquina un suspiro

en el medio un ¡que te quiero!

Las cadenas…

Yo tenía, yo tenía

una cadenita de oro

se me ha caído en el mar

y de sentimiento lloro.

Las cadenas …

Anda diciendo tu madre

que yo para ti soy poco;

anda y vete a la alameda

y abrázate con un chopo.

Las cadenas…

Cuando paso por tu puerta

cojo pan y voy comiendo

pa que no diga tu madre

que de verte me mantengo.

Anda diciendo tu madre

que yo para ti no igualo,

eso será en el dinero

porque a presencia te gano.

Tus cuñadas y mi suegra

todas se juntan en corro

y me cortan un vestido

ese dinero me ahorro.

La arena de los caminos

la pisan los viajeros

y por eso a mi me gustan

los amores forasteros.

Las cadenas….

Anda diciendo tu madre

que no me quiere por nuera

meta al hijo en escabeche

y se meta escabechera…

Hoy día de san Mamerto

venimos a celebrar

al Señor sacramentado

que sale por el lugar.



Bailes tradicionales en Valladolid

315

El cura y la justicia

y toda la vecindad,

y nosotros los danzantes

pedimos de corazón

al Señor sacramentado

nos eche la bendición.

En este pueblo de Ceinos

el día once de mayo

se celebra la función

en la parroquia Santiago.

Y sale la procesión

con el estandarte y palio,

y to el acompañamiento

de los pueblos inmediatos.

Virgen María

Madre de Dios,

Señora nuestra

ruega por nos.

Que por mor del ay, ay, ay.

prendieron a mi morena, ay, ay, ay.

100. Paloteo «la pandereterita» de Mucientes. Interpretado al redoblante por 
Macario Zalama en 1977. Recopilado por Delfín Val y Joaquín Díaz.

La letra fue compuesta a principios del siglo xx por el pintor gijonés Juan Martínez 
Abades (1862-1920) y popularizada en discos de pizarra de 78 r.p.m. por Raquel Meyer 
a partir de 1916.

Pandereterita hermosa,

panderetera.

No te vayas si no quieres

que yo me muera

Yo nací muy chiquitita

entre las vacas metida,

por cualquier lado que voy

toda la gente me mira.

Ahí va la tristeza

que pasa por mi;

los mozos de Oviedo

me dicen así.

101. Paloteo «la Virgen María» de Cigales. Cantado por al señora Elo «la tambo-
ritera» de 74 años. Grabado en Cigales por Maybe Cabero y A. Sánchez del Barrio el 
22 de agosto de 1984.

La Virgen María

es nuestra protectora

nuestra defensora

no hay nada que temer.

Vence al mundo,

demonio y carne

y guerra, guerra

contra Lucifer.



Bailes tradicionales en Valladolid

316

103. Acompañamiento de pandereta para la jota. Villafranca de Duero. Antonia 
«la Castaña» de Castronuño. Grabación de S. Cacho, F. Díez y J. A. Castrillo en 1981. 
Archivo de la Fundación Joaquín Díaz de Urueña.

La señora Antonia era muy aficionada a cantar y a tocar la pandereta en Castronu-
ño. Acompañaba con frecuencia a los ciegos copleros y los bailes de mozas, incluso 
a los dulzaineros. Aquí tararea acompañándose de su pandereta esta jota que oyó a 
los dulzaineros de Villafranca de Duero en su tiempo y que bailaban en los pueblos 
cercanos.

104. Jota «la panadera cuando va al baile». Villabrágima. Cantada por Frótila Gil 
de 81 años y grabado por Modesto Martín Cebrián en Villabrágima en 1983.

102. Paloteo de Pozal de Gallinas. Cantado por Teófila González Bragado en Me-
dina del Campo y grabado por Antonio Sánchez del Barrio en 1982.

Al glorioso san Miguel

le sacan en procesión

los vecinos de Gallinas

que le tienen devoción.

Tín, tín tín, arriba Martín

tan, tan, tan para machacar.

El herrero macha clavos

el barberillo afeitar,

el cura decir la misa

y el sacristán a cantar.

Yo no puedo ir a misa

tampoco a la procesión

tengo que quedarme en casa

remendando un pantalón.

Tín, tín tín, arriba Martín

tan, tan tan para machacar.

Monago y sacristán

tilín, tilán

vivían bien los dos,

tilín, tilón,

al miedo al que dirán

tilín, tilán

salen de procesión

camino de Tetuán.

Tilán tilán,

el monaguillo y sacristán…

Si quieres que yo te quiera

ha de ser con condición

que lo tuyo ha de ser mío

y lo mío tuyo no.

La panadera

cuando va al baile

todo lo pisa

¡y olé!



Bailes tradicionales en Valladolid

317

todo lo barre.

Cuando va al baile

cuando va a misa,

la panadera

¡y olé!

todo lo pisa.

105. Baile para la procesión. Interpreta Jesús García a la dulzaina y Gumersindo 
Martín de Bercero. Grabado en Íscar por Arcadio de Larrea en 1977.

106. Ritmo de la entradilla. Redobla Jesús Yuguero de 64 años para Carlos Porro 
en la escuela de dulzaina del barrio de Huerta del Rey de Valladolid en 1989.

107. Tonada «pelitos de ratón». La Overuela. Cantado por Amalia Gómez de 72 
años de La Overuela. Grabado en Valladolid por Joaquín Díaz, Elena Casuso y Luis 
Lafuente en 1977.

Por estarte peinando, pelitos de ratón,

entraron en tu casa, robaron el mesón

entraron y cogieron la soga y el caldero

la mano del mortero, la vela y el velón,

la tuya camisina y el mío camisón.

Cuántas habrá de tu tiempo

que lleven un niño en brazos,

tú también le llevarías

si tú bien me hicieses caso.

108. El pingacho, de Mojados. Cantado por Anselma Núñez de 76 años y grabado 
en Mojados por José Delfín Val y Joaquín Díaz en 1977.

Por bailar el pingacho me llevan un real

¡báilale morena! ¡báilale con sal!

Báilale de lado, del otro costado,

de la delantera, de la otra trasera.

Mira, mira, mira cómo se jalea

mira, mira, mira tu cuerpo morena…

109. El salteado (baile corrido). Interpretado al requinto por Macario Zalama en 
1977. Recopilado por Delfín Val y Joaquín Díaz en Mucientes.

110. La culebra y algunos paloteos de Villacarralón. Cantados por Paulina Bar-
tolomé de 82 años y grabado por Elías Martínez y Carlos Porro en diciembre de 1992.



Bailes tradicionales en Valladolid

318

Con un cigarrito puro

y el beso de una mujer,

se pasa muy bien el rato,

comiendo y bebiendo bien.

Con el lerengue, lerengue,

con el lerengue lerá,

tengo ganas de pegarte

solo por verte llorar,

solo por verte llorar

solo por verte sufrir

con el lerengue, lerengue

con el lerengue sí, sí.

Tengo ganas de que pase

por mi puerta un calderero

que me arregle el almirez

que estoy harta de mortero.

Tengo ganas de que venga

el tiempo las mandarinas,

para comprar a mi novia

un traje de gabardina.

Tengo ganas de que venga

el tiempo los caracoles

para comprar a mi novia

un vestido de colores.

Morenita, morenita,

¿dónde está tu morenura?,

que haces morir a los hombres

sin frío y sin calentura.

¿Quién es aquella viudita

que viste de negro luto?

-Se quiere casar conmigo,

Dios perdona a los difuntos.

Todas las mañanas bajo

a las orillas del río

a preguntar a los peces

si han visto el cariño mío.

112. Tonada «sombrerillo, sombrerillo». La Pedraja de Portillo. Cantada por Mi-
caela Encinas grabado por Joaquín Díaz en 1970. Al estilo de los llamados fandangos, 
como el tema anterior y el 107, cantaron en La Pedraja esta preciosa y salerosa tonada:

Portalillo de la iglesia

cuántas ligas habrás visto

cuántos pecados mortales

y habrás cometido a Cristo.

Lara, la, la …

¿Quién fuera clavito de oro

ande cuelgas el mandil?

para verte desnudar

y por la mañana vestir.

Lara, la, la …

Sombrerillo, sombrerillo

¿cómo no te caes al suelo?

y te dejas recoger

que son cosas de mi dueño.

Lara, la, la…

111. Tonada «con el lerengue, lerengue». Simancas. Cantada por Daniela San 
José en 1990 y grabado por Javier Alonso del Pino. Grabación facilitada a Cristina 
Pérez en 2018.



Bailes tradicionales en Valladolid

319

113. Tejido de las cintas de Torrelobatón y pasacalles de danzantes. Toca la dul-
zaina Victorino Amo Berzosa y la caja Verísimo Senis. Grabado por Delfín Val y Joaquín 
Díaz en 1977.

114. Las agachadillas. Aguasal. Versión de Pedro Sanz de 80 años. Grabado por 
Estela Martínez y Carlos Porro en Olmedo el 3 de agosto de 2005.

De Lagartera venimos,

venimos todos de Lagartera;

y traigo ricos encajes

de Talavera, y de Lagartera

¡y a bailar!

que por la escaleras

baja el padre Juan

pidiendo limosna y a lo militar.

¡Y agáchate, Pedro! y ¡agáchate Juan!

que las agachadillas tú las bailarás.

Tran, tran, tran..

Si no nos quieren las chicas

que no nos quieran,

nosotros vamos al baile 

y con borrachera.

115. Jota «alza y pun que te meto». Villabrágima. Cantada por Ángeles Casque-
te de 24 años y grabado por Modesto Martín Cebrián en Villabrágima en 1982.

Oveja que al puerto subes

qué blanca bajas la lana,

las mocitas burgalesas

hacen buenas riberanas.

Alza y pun que te meto

la estación de Madrid

los cincuenta vagones

y el ferrocarril.

Vivías en una calle

que no tenía salida

cuando yo te cortejaba

tus hermanos me seguían.

Alza y pun…

116. Jota de Bercero. Interpretan a la dulzaina Jesús García y Gumersindo Martín 
de Bercero. Grabado en Valladolid por Joaquín Díaz y Delfín Val en 1977.



Bailes tradicionales en Valladolid

320

120. Ritmo de danza de Villafrades. Canta el dulzainero Ricardo Gutiérrez, de 64 
años el 18 de octubre de 1996. Grabación de Carlos Porro realizada en Pedraza de 
Campos (Palencia).

El dulzainero Mariano Gutiérrez, de Pedraza de Campos (Palencia) más conocido 
como Calcón junto a sus hijos acompañaron las fiestas de Villafrades de Campos a 
mediados del siglo xx. Desde 1950 y durante una década acudieron a la festividad 

118. Paloteo «trincheras». Mucientes. Interpretado al requinto por Macario Zala-
ma en 1977. Recopilado por Delfín Val y Joaquín Díaz.

Trincheras, baterías

continuamente están.

al son de la sepoltura

alguno morirá.

Que muera, que no muera

ya te habrán de enterrar.

Al son de la Plana Mayor

muera leisón, muera leisón,

ya te di un cañón.

Y picaba la pájara pinta 

a la sombra de un verde limón

con el pico picaba a la hoja,

con las uñitas la flor.

119. Lazo de Villafrades de Campos. Cantado por Celestino Ramos y recogido 
por Rafael Gómez, Marta Gómez y Elías Martínez en 1990.

La calle de mi morena

ya no la rondan chavales,

que la rondan buenos chicos

con navajas y puñales.

Anoche morena

te vi pasear

y me pareciste

sirena del mar…

Ya no va la Sinda por agua a la fuente

ya no va la Sinda ya no se divierte;

ya no va la Sinda por agua al arroyo

ya no va la Sinda ya no tienen novio.

¡Ahí la tienes! ¡báilala!, ¡báilala!,

no la rompas el mandil, el mandil

mira que no tiene otro

la pobrecita infeliz…

Arriba cachipurriana,

que se te ha visto el tomate,

tíralo por la ventana

si se mata, que se mate.

117. Jotas de Castrodeza. Canta Ricardo Rubiales, «el tío Guitarra» de 78 años. 
Grabado por el grupo Candeal hacia el año 1984.



Bailes tradicionales en Valladolid

321

de Nuestra Señora de Grijasalvas donde tenía lugar la danza y el paloteo, además de 
hacerse cargo de las verbenas, pasacalles de mayordomías y acompañamientos litúrgi-
cos. Posiblemente esta danza sea la que mayor protocolo y ritual mantenga de todas 
las de la provincia de Valladolid sin duda. Al son de este ritmo de pasacalles en 7/8 
que comparte con otras antiguas danzas ya desaparecidas de la zona como Gatón y las 
palentinas de Cisneros, iban y venían los danzantes acompañando a las mayordomas, a 
las autoridades, invitados y el cura desde su casa a la iglesia para después regresarles 
en las mismas circunstancias.

121. Pasacalles de la danza de Villafrades de Campos. Cantado por Celestino 
Ramos y grabado por Elías Martínez, Marta Gómez y Rafa Gómez el 7 de abril de 1991.

122. El baile de tres. Cogeces del Monte. Cantado por Gregoria Escolar «Rojilla» 
de 69 años de edad y natural de Cogeces del Monte. Grabado por Josito, Adriana 
Ayala y Carlos Porro en enero de 1992.

Tienes en la cara pecas

y en la garganta lunares,

y el pecho más virtudes

que rosas en los rosales.

La ra, la lá…

Tienes el andar de pava

y el meneo de perdiz,

ojillos de enganchadora

no me engancharás a mi.

Lara, la lá...

123. Sonsonete de las castañuelas. Villabrágima. Cantado por Modesto Martín 
Moneo de 62 años y grabado por Modesto Martín Cebrián en Villabrágima en 1982.

Mariquita, ¿vas a la boda?

-Allí vamos todas.

¿Llevas jarrita?

-Sin asita.

-¿Llevas jarrón?

-Sin hondón.

-¿Llevas castañuelas?

-Chupititas y buenas.

-¿Sabes el son?

-Chupitita y pon, chupitita y pon…

124. La charambita de Alaejos. Antigua grabación realizada a los músicos locales 
con el clarinete del señor Manolo el cartero. Grabación facilitada por el ayuntamiento 
de Alaejos a la Fundación Joaquín Díaz en 1992.



Bailes tradicionales en Valladolid

322

125. A la comba (jota). Villabrágima. Recogida por Modesto Martín Cebrián a 
Frótila Gil de 81 años en Villabrágima en 1982.

Una rubia fue por agua

pa que la vieran el pelo,

déjala que vaya y venga

que ya caerá en el anzuelo.

De noche a los toros

de día al café,

pa que los soldados

la pisen el pié.

-Soldado, soldado

no me pise usté

que soy pequeñita

y me puedo caer.

-Si eres pequeña

yo te compraré

un vestido blanco

que te ha de gustar,

con borlas adelante

y con borlas atrás.

126. La jerigonza. Aguasal. Pedro Sanz de 80 años y Arsenio Rincón de 74 de Agua-
sal. Grabado por Estela Martínez y Carlos Porro en Olmedo el 3 de agosto de 2005.

La señora María ha entrado en el baile

que lo baile, que lo baile, que lo baile,

y si no lo baila le de un cuartillo más

que lo pague, que lo pague, que lo pague.

¡Que salga usted!,

que la quiero ver bailar,

saltar y brincar y andar por los aires

con lo bien que lo baila esa moza

déjala sola, sola en el baile.

127. Jota «a la jota, jota de los albarderos». Villabrágima. Cantada por Aurelia Vi-
lla de 78 años de edad y grabado por Modesto Martín Cebrián en Villabrágima en 1982.

Yo soy un pobre albardero

que como de mis trabajo

con nueve hijos de familia

unos gordos y otros flacos.

A la jota, jota

de los albarderos

a la jota, jota,

que son muy traceros.

A la jota, jota

que te la pegué

una vez con cera

y otra vez con pez.



Bailes tradicionales en Valladolid

323

128. Jota «los novillos». Medina del Campo. Jota interpretada al laúd por Fran-
cisco Callejo y grabado por Delfín Val y Joaquín Díaz en 1979.

129. La rueda de vendimias. Villanueva del Campo (Zamora) y Quintanilla del 
Molar (Valladolid). Pilar Gago Roales de 64 años, natural de Villanueva. Grabación 
realizada en Valladolid por Carlos Porro el 19 de octubre de 1997.

Con este detalle, quisiéramos al menos dejar constancia de estos enclaves que por 
circunstancias aparecen desgajados del territorio cercano al que pertenecen como es 
el caso de Quintanilla, un pequeño islote territorial vallisoletano dentro de la provincia 
de Zamora. Nos recordaba Pilar, del pueblo de Villanueva, además de otros bailes al 
detalle más propios de ahí como las habas, la rueda, la jerigonza del fraile y las giraldi-
llas, que en el cercano Quintanilla en los tiempos de vendimias solían hacer esta rueda 
que tradicionalmente y desde tiempos de la Sección Femenina se ha estereotipado 
como la Rueda de vendimias de Villanueva. Efectivamente las cuadrillas de vendimia-
dores curiosamente engarzados del dedo meñique la bailaban a la entrada del pueblo 
al atardecer, tras acabar la faena y llegar con los carros a la plaza, del mismo modo que 
ocurría en Quintanilla, a escasos kilómetros, cuando coincidían las cuadrillas de unos 
y otros pueblos. Asimismo bailaban la rueda en los carnavales y las fiestas de la ma-
tanza, aunque en el caso de los carnavales ya había dulzainero y la rueda tomada otro 
carácter incluso otra medida rítmica en un compás de 5/8 tan propio de los corridos 
de rueda castellanos y donde la coreografía cambiaba.

130. Jotas populares. El señor Mariano Gutiérrez Calcón (dulzaina) de 79 años y 
su hijo Enrique Gutiérrez (caja), grabado por Vivencio Moro en Pedraza de Campos 
(Palencia) en 1981. Grabación facilitada a Carlos Porro en el año 2000.

La familia de músicos de Mazariegos y Pedraza de Campos (Palencia) estuvo for-
mada por el señor Mariano Gutiérrez e hijos que recorrieron la Tierra de Campos 
palentina y parte de la vallisoletana en la década de los años 40 y 50 del siglo xx. En la 
tierra vallisoletana acompañaron durante años las danzas de palos de Villafrades tanto 
en el pueblo como en los concursos de Coros y Danzas que se celebraban en la capital 
vallisoletana y en los concursos de arada. Asimismo tocaban las verbenas de otras co-
fradías y festividades no solo en Villafrades sino también en Valdenebro de los Valles, 
Herrín de Campos y Villalba de los Alcores. En todas ellas las sesiones de agarrado se 
cerraban con las ocasionales jotas que interpretaban tanto en estos pueblos como en 
los palentinos a los que acudían.



Bailes tradicionales en Valladolid

324

133. Jota popular castellana. Daniel Esteban de 79 años con pito de llaves y Ale-
jandro Perucha Pichilín de 64. Grabado por Delfín Val, Macario Santamaría y Joaquín 
Díaz en Valladolid en 1988.

134. Los títeres. Baile de Castronuño. Cantado por la señora Quica de 77 años de 
Castronuño y otras vecinas, recopilado en abril de 2017 por Carlos Porro.

131. La entradilla y el baile de la botella. Velilla. Silba un vecino de la localidad. 
Grabado por Carlos Porro el 26 de noviembre de 1996.

132. Tonada de Fresno el Viejo. Cantado por un grupo de vecinos en febrero de 
2018, acompañándose de pandereta, dos pares de tejoletas y unas castañuelas. Gra-
bación realizada por Carlos Porro, Marta y Rafael Gómez.

Fresno conserva una muy rica tradición aún de tonadillas, villancicos, bailes y palo-
teos que heredados de padres a hijos formaban parte de su patrimonio más importan-
te y que como tal lo valoran aunque como en todos los casos, es complicado mantener. 
Tocan las tejoletas en las tonadas, a dos manos aún y la pandereta rascando el dedo 
gordo a largo del parche. No obstante se recuerda de los mayores otra forma de tocar 
la pandereta de corte más antiguo que es el que oíamos líneas arriba en el tema 26, 
voleando la mano arriba y abajo.

Las barandillas del puente

se menean cuando paso

porque te quiero a ti sola

y las demás no hago caso.

Olé, olé, olé, que vivo penando

por un morenito que me anda rondando.

Olé, olé, olé que vino con pena

por uno que tiene la cara morena.

Por la calle abajo va

una naranja rodando

mucho corre la naranja

mucho más mi pensamiento.

Olé, olé…

A los títeres tocan,

yo te pago la entrá(da),

si se entera tu madre

¿qué dirá?, ¿qué dirá?;

¿qué dirá?, ¿qué dirá?

¡qué tendrá que decir!

a los títeres tocan

yo te les pago a ti.

¡Hi, hii, hiii…!



Bailes tradicionales en Valladolid

325

El martillo, las tenazas

y la piedra de afilar

que ya está, que ya está,

que ya debe de estar.

¡Ah! ¡ah!

-¿Cómo se llama usted?

-Me llamo, me llamo Bartolomé

lo que he perdido, ya lo encontré;

¡eh! ¡eh!

-¿Cómo está usted?

-Para servirle a usted.

-¿Y usted cómo está?

-¡Para servirle ya!

Con el pie, con el pie,

con la mano también,

salga usted a bailar

que le quiero yo ver.

Entre las ramas y entre las flores

tengo yo un nido de mis amores;

unos son chicos, chicos, chiquitos

y otros son grandes, grandes, grandones.

Con el pie con el pie,

con la mano también

salga usted a bailar

que le quiero yo ver.

135. La peregrina. Baile de Castronuño. Cantado por la señora Quica de 77 años 
de Castronuño y otras vecinas, recopilado en abril de 2017 por Carlos Porro.

Iba la peregrina con su esclavina

y su cartera y su bordón,

lleva subido el pelo

tan largo y bello

que el alma en ello

se me enredó.

Lleva zapato blanco, medias de seda

sombrero fino que es un primor,

lará, la, la…

136. La redondilla de Villada. Toca la dulzaina José Luis Herrero de 75 años y 
a la caja Alejandro Marcos. Grabado en Urueña (Valladolid) en febrero de 2008 por 
Carlos Porro.

De Juan Cuevas Galindo (1875-1947) el dulzainero de Villada (Palencia) conser-
vamos esta melodía de redondilla, tenida como muy propia y gala originaria de su 
pueblo natal donde se conserva incluso el baile y las letras antiguas y un muy intere-
sante desarrollo pues apenas conocemos versiones cantables de estos repertorios. El 
tema acostumbraba a tocarlo como baile de rueda (la redondilla) en algunos pueblos 



Bailes tradicionales en Valladolid

326

cercanos de Valladolid a los que iba a tocar en las verbenas y las sesiones de baile 
especialmente en Villacarralón y Villafrades.

137. Jota «la Mari Loli». Jonás Ordóñez de Laguna de Duero a la dulzaina y José 
Gutiérrez Yuguero a la caja. Grabado por Delfín Val y J. Díaz en Valladolid en 1977.

138. Jotas de Olmedo. Cantadas por Tere Molpeceres de 50 años y otra mujer. 
Grabado en Olmedo en 1984 por Manuel Rodríguez Centeno y Joaquín Díaz.

Cada vez que voy a arar

y tiro de los ramales

me acuerdo de aquella rubia

que habita en los arrabales.

La mujer de Pilongo

mata cochino,

cuando venga Pilongo

come tocino.

Una mujer en Madrid

dicen que se ha vuelto loca,

porque tienen las narices

más arriba de la boca.

Dos y dos son cuatro,

cuatro y dos son seis,

seis y dos son ocho

y ocho dieciséis,

y ocho veinticuatro

y ocho treinta y dos

ánimas benditas

me arrodillo yo.

La despedida os doy

con una plato de avellanas

y yo ya no canto más

porque no me da la gana.

La mujer de Pilongo…

La despedida os doy

con un plato de perdices

con media naranja al medio

y una muchacha de quince.

La mujer de Pilongo…

139. Danza de la procesión. Versión de pito de llaves de Crescenciano Recio de 
69 años y su hermano Isidoro de Pesquera de Duero. Grabado por Delfín Val y Joaquín 
Díaz en 1981.

140. Jota revolvera. Jesús Gutiérrez Yuguero a la dulzaina y su hermano José al 
redoblante. Grabación de los años sesenta, conservada en la fonoteca de la Fundación 
Joaquín Díaz.

141. Las habas de Modesto Herrera. Toca un pito de llaves Crescenciano Recio de 
Pesquera de Duero. Grabado por Joaquín Díaz y Delfín Val en 1979.



Bailes tradicionales en Valladolid

327

142. Pasacalles y procesión de San Antonio en Herrín de Campos. Dulzaina Ra-
fael López y compañeros de la agrupación «Vieja Castilla» (Palencia). Grabado por 
Carlos Porro y Rafa Gómez en Herrín el 13 de junio de 2019.

Una de las procesiones más interesantes y que pasa desapercibida en Valladolid 
es la de los danzantes de la cofradía de San Antonio de Herrín, que celebran en su día 
caiga cuando caiga. Aunque es uno de los pueblos pequeños y de los más alejados de 
la Tierra de Campos desde la capital celebra con gran riqueza de expresiones el día, 
donde aparece la figura del chiborra o encargado de la danza dando pregones en la 
procesión o la cuidada indumentaria de enagüillas que bailan en la media docena de 
paloteos que conservan. La danza ha mantenido también los pasacalles de acompaña-
miento de las autoridades y de procesión con unas antiguas melodías que se conocen 
en la localidad de Guaza, Fuentes de Nava o Autillo en la provincia cercana de Palen-
cia, con la que comparte algunas otras similitudes.

143. Procesión y entradilla de Torrecilla de la Orden. Interpreta la danza una 
charanga. Grabado por Francisco Miguel García el 9 de junio de 2019.

La festividad de Pascua de Pentecostés celebra Torrecilla la fiesta y procesión a la 
Virgen del Carmen. Durante cerca de tres horas suena incesantemente esta melodía 
que baila todo el pueblo con un peculiar paso que puntean y taconean al ritmo de la 
entradilla que marca certeramente el redoblante (similar al paso de Alaejos y Canta-
lapiedra). Muy de vez en cuando ya, alguno de los antiguos danzantes se atreve con 
otras variantes más personales y genuinas que, fundamentadas en el dominio del ritmo 
y el sentido de la pieza, hace evolucionar y cambiar dependiendo de su destreza, en 
vueltas, movimientos hacia adelante y hacia atrás, etc.

144. Jota. Interpretada por Daniel Esteban de 79 años a la dulzaina y Alejandro 
Perucha Pichilín de 64. Grabado por Delfín Val, Macario Santamaría y Joaquín Díaz en 
Valladolid en 1988.

Esta briosa jota pertenecía al repertorio del conocido dulzainero palentino Modes-
to Herrera (1876-1858) que tocó mucho por las tierras vallisoletanas también. Algunas 
piezas de esta antología fueron interpretadas con el pito de caña vegetal por su hijo 
Felicísimo Herrera.



Bailes tradicionales en Valladolid

328

AdAliA .................................................................................. 39, 135, 155, 197 y 240

AguAsAl .............................................................................................................. 181

AguilAr de CAmpos ............................................................................. 162, 263 y 264

AlAejos ........................................................................................ 66, 151, 154 y 209

AlCAzArén ........................................................................................................... 185

AldeAmAyor de sAn mArtín ......................................................................... 121 y 185

AldeA de sAn miguel (lA AldeíllA) ........................................................................ 207

ArrAbAl de portillo .................................................... 182, 185, 186, 189, 190 y 192

AtAquines ................................................................................................... 175 y 177

bAhAbón de vAlCorbA ................................................................................. 245 y 248

bArCiAl de lA lomA................................................................................................. 67

bArruelo del vAlle ............................................................................................... 168

berCero ...................................... 5, 6,9,15, 28, 29,11, 112, 197, 238-240, 242, 278,
 .................................................................. 294, 301, 303, 305, 312, 314, 317 y 319
berrueCes de CAmpos ............................................................ 23, 207, 266, 314 y 333

boCigAs ............................................................................................................... 193

CAbezón de pisuergA ................................................................................... 114 y 310

CAbreros del monte ........................................................................... 158, 161 y 162 

CAmpAspero ................45, 48, 49, 165, 252, 256-258, 260-262, 279, 288, 292 y 293

CArpio ................................................................................................................... 58

CAstrejón de trAbAnCos ...................................................................................... 153

CAstrodezA......................................................................................... 121, 198 y 320

CAstronuño ................................. 12, 165, 211, 214, 217, 218, 266, 267, 280, 289,
 .......................................................................... 297, 298, 301, 303, 316, 324 y 325

Ceinos de CAmpos ....................... 162, 265, 266, 281, 294, 296, 300, 304, 314 y 315

Cervillego de lA Cruz ............................................... 52, 58, 65, 173, 177, 178 y 179

CigAles .................................. 67,113, 141, 143, 145, 146, 265, 294, 302, 310 y 315

CiguñuelA ............................................................................................................ 237

CogeCes del monte .......44, 45, 46, 50, 51, 111, 112, 247-252, 254, 255, 276 y 321

ÍNDICE DE LOCALIDADES Y LUGARES CITADOS



Bailes tradicionales en Valladolid

329

CubillAs de sAntA mArtA ..................................................................... 146, 147 y 148

CuenCA de CAmpos ............................................................................................... 143

Curiel de duero .................................................................... 29, 114, 117, 135 y 314

Fresno el viejo ................................................... 151, 153, 154, 175, 268, 290 y 324

Fontihoyuelo ....................................................................................................... 219

Fuenteolmedo ...................................................................................................... 183

gAllegos de hornijA ..................... 69, 109, 110, 224, 242, 243, 244, 245, 291 y 307

herrín de CAmpos ....................................................................................... 323 y 327
ísCAr .................................................... 22, 26, 27, 51, 52, 110, 121, 124, 197, 199,
 .................................................................. 200, 207, 209, 210, 272, 278, 307 y 317
lA overuelA ........................................................................................................ 317

lA pArrillA ................................................................................. 136, 196, 197 y 289

lA pedrAjA de portillo ........................................ 109, 110, 187, 196, 289, 290 y 318

lA seCA ...................................................................................................... 138 y 305

lA zArzA ..................................................................................... 183, 240, 300 y 301

llAno de olmedo ........................................................................................ 183 y 299

mArzAles ............................................................................................................. 245

mAtApozuelos ................................. 19, 66, 198, 200, 201, 202, 203, 205, 206 y 298

medinA de rioseCo ................................ 43, 143, 157, 162, 163, 169, 232, 265 y 296

medinA del CAmpo ...... 23, 52, 58, 65, 173, 175, 179, 239, 265, 294, 306, 313 y 323

melgAr de ArribA ........................................................................ 221, 222, 291 y 296

montemAyor de pilillA ......................................................................................... 136

mojAdos ............................................................ 121, 187, 207, 208, 288, 299 y 317

monteAlegre de CAmpos ..................................................................... 113, 309 y 310

morAles de CAmpos ............................................................................................. 313

motA del mArqués ........................................ 43, 123, 124, 129, 135, 155, 174 y 271

muCientes ..................................... 67, 113, 141, 145, 153, 302, 310, 315, 317 y 320

nAvA del rey .... 19, 25, 57, 123, 175, 181, 182, 265, 266, 267, 268, 282, 287 y 312

olmedo ..........................................................121, 134, 183, 185, 186, 278, 304, 306,
 .............................................................................. 307, 308, 312, 313, 319, 322 y 326
pAlACios de CAmpos ........................................................................................ 59 y 66



Bailes tradicionales en Valladolid

330

pedrAjAs de sAn estebAn ..................................................................... 124, 226 y 230

pedrosA del rey .................................................................................... 15, 242 y 271

peñAFiel ............................................................................................................... 184

peñAFlor de hornijA ................................................................................... 235 y 237

pesquerA de duero ..................................................135, 136, 137, 176, 247, 276, 291,
 .............................................................................................. 295, 297, 298, 307 y 326

piñel de AbAjo ............................................................................................ 137 y 138

portillo .............................................................................................................. 187

pozAl de gAllinAs ....................................................................... 175, 179, 265 y 316

pozuelo de lA orden .................................................................................. 125 y 128

purAs .................................................................................................................. 183

quintAnillA de trigueros ..................................................................... 121, 149 y 294

quintAnillA de onésimo ....................................................................................... 138

quintAnillA del molAr ................................................................................ 129 y 323

rubí de brACAmonte ............................................................................... 57, 58, y 268

ruedA ..................................................................................................... 56, 58 y 139

sAn Cebrián de mAzote ........................................................................................ 239 

sAn miguel del Arroyo ........................................................................................ 295

sAn pedro de lAtArCe.................................................................................. 121 y 165

sAn román de hornijA ......................................................................................... 278

sAn sAlvAdor de hornijA ............................................................................ 110 y 243

sAntervás de CAmpos ........................................................................................... 219

simAnCAs ...................................................................................................... 32 y 310

tiedrA ...........................................................12, 43, 66, 125, 162, 165, 168, 170, 171,
 .............................................................................. 172, 195, 241, 271, 277, 296 y 304

torreCillA de lA orden ........................................................................................ 151

tordehumos .............................. 156, 157, 159,  161, 162, 165, 166, 167, 168 y 278

tordesillAs ........................................................................... 29, 198, 231, 233 y 239

torrelobAtón ..................................................... 121, 168, 170, 213, 239, 265 y 319

torresCárCelA ............................................................................ 252, 254, 255 y 260

trAspinedo .......................................................................... 110, 136, 207, 208 y 278



Bailes tradicionales en Valladolid

331

tudelA de duero ............................................................... 10, 27, 28, 250, 251 y 312

urueñA ......................................................................................... 43, 155, 156 y 165

vAlbuenA de duero ............................................................................. 138, 139 y 297

vAldestillAs .............................................................. 19, 20, 22, 124, 198, 273 y 274

vAloriA lA buenA .................................................... 65, 66, 121, 141, 146, 148 y 308

vegA de vAldetronCo ...................................................................................... 9 y 246

vegA siCiliA ................................................................................. 138, 139, 140 y 297

velillA ................................................................................ 6, 29, 11, 241, 301 y 324

vellizA ........................................................................................................ 165 y 307

viAnA de CegA ...................................................................................... 59, 137 y 196

villAbAruz ....................................................................................... 67, 11, 223 y 225

villAbrágimA ............................... 121, 122, 156, 157, 158, 162, 165, 273, 293, 296,
 .................................................................. 299, 303, 305, 309, 316, 319, 321 y 322

villACArrAlón ............................................. 219, 220, 226, 228, 229, 275, 317 y 326

villAFrAdes de CAmpos ...... 9, 23, 207, 219, 220, 221, 227, 228, 320, 321, 323 y 326

villAFrAnCA de duero ...................................................................... 12, 35, 211 y 316

villAFreChós ......................................................................... 12, 63, 65, 67, 69 y 305

villAlbA de los AlCores ................................................................. 66, 114, 310 y 323

villAlbArbA .......................................................................................................... 121

villAnublA ........................................................................................................... 165

villArdeFrAdes ............................................................................................ 129 y 165

villAsexmir ........................................................................................................... 170



Bailes tradicionales en Valladolid

332

BIBLIOGRAFÍA
ALONSO EMPERADOR, M. Estampas pueblerinas de Tierra de Campos. Palencia. Caja de 
Ahorros y Monte de Piedad de Palencia, reed. 1985. 1 edición 1978.

ÁLVAREZ CAÑIBANO, A. Los papeles españoles de Glinka 1845-1847. Consejería de Ed. y 
Cultura. Madrid, 1996. 

BAYÓN MUÑÓZ, J. Paloteos de Berrueces. (Según Pedro Mansilla). Patronato del Toro de la 
Vega de Tordesillas, n.° 6. Valladolid, 1988. 

Catálogo de modelos y tipos de castañuelas para baile y danzas en Palencia. Ed. Diputación 
provincial de Palencia (2018). Carlos Porro y Carlos del Peso (Textos).

CAMPANY, A. Folklore y Costumbres de España. El baile y la danza. Barcelona, 1931. Tomo II.

Canciones y danzas de España. Ind. Gráficas Margent S.A. H. 1952.

CASTRILLO HERNÁNDEZ, G. «Trabajo folklórico castellano. Danzas, bailes y romances 
populares en las comarcas de la región de Palencia». Revista de I.T.T.M. Palencia, Diputación 
provincial, 1952.

Coros y Danzas de España. Ed. provincial, 1965.

DÍAZ, J., DELFÍN VAL, J. y DÍAZ, L. Catálogo folklórico de la provincia de Valladolid. Cancionero 
musical I y II. Diputación Provincial de Valladolid, 1980.

DÍAZ, J., DELFÍN VAL, J. y DÍAZ, L. Catálogo folklórico de la provincia de Valladolid. Dulzaineros 
y tamborileros. Diputación Provincial de Valladolid, 1979.

DÍAZ, J. «Castilla y León» en Tradición y danza en España. Ministerio de Cultura y Comunidad 
de Madrid, 1992, pp. 187-208. 

DÍAZ, J. Tipos y costumbres. Castilla y León. Valladolid, 1989.

DÍAZ, J. «El baile y la danza». Cuadernos Vallisoletanos. Caja de Ahorros Popular de Valladolid, 
1988. 

DÍAZ, J. y PORRO, C. El baile tradicional. Disco-libro para el Museo Etnográfico de Castilla y 
León, Junta de Castilla y León, Zamora 2007.

DÍAZ, J. y PORRO, C.  La danza. Disco-libro para el Museo Etnográfico de Castilla y León. Junta 
de Castilla y León, Zamora 2008.

GARCÍA CAMPO, O. «El traje de Churra, Campaspero (Valladolid)». Revista de Folklore, 
número 54, 1985.

GARCÍA RODRÍGUEZ, L. A. (Coord). Fiestas y tradiciones populares del Valle Esgueva. Acuve y 
Caja España, Valladolid, 2005.

GÓMEZ PARÍS, M. GÓMEZ PASTOR, R. y MARTÍNEZ MUÑíZ, E. Danza de palos de Villafrades 

de Campos. Diputación de Valladolid, 2006.

https://funjdiaz.net/folklore/06sumario2.php?num=54


Bailes tradicionales en Valladolid

333

GÓMEZ PASTOR, R. Y PORRO, C. Cuadernos de dulzaina. Número 2. Mariano Gutiérrez e hijos, 
dulzaineros de Pedraza, Fuentes de Nava, Mazariegos y Villafrades de Campos. Palencia, 2017.

LORENZO, E. (Coord). Historia de Medina del Campo y su Tierra. Ayuntamiento de Medina y 
otros, Valladolid, 1986. (Tomo III).

MACÍAS PICAVEA, R. La Tierra de Campos. Valladolid, Ayuntamiento de Valladolid, 1999 
pp. 180, 184 y 188. Reed. de 1897.

MARAZUELA, A. Cancionero de Segovia. Ed. Jefatura prov. del movimiento. Madrid, 
1964. Pg. 219-226. 

MARTÍN CRIADO, A. «La entrada del moro y las danzas de Ceinos de Campos», en Revista de 
Folklore, n.° 102, pp. 210-216.

MARTÍN VIANA, L. Costumbres de otros tiempos. Temas didácticos de cultura tradicional. 
Castilla ed. Valladolid, 1988. 

MARTINEZ MUÑIZ, E. y PORRO, C. «La recuperación del Palilleo de Villabaruz de Campos 
(Valladolid)». Revista de Folklore, número 207. Valladolid, 1988.

MUÑÓZ RENEDO, C. «La cofradía Sacramental y de Ánimas de Arrabal de Portillo» (Valladolid), 
RDTP, XXII, 1967, pg. 383–391. 

PINHEIRO, T. Fastiginia o fastos geniales. Ed. del Ayto. de Valladolid, 1973.

PORRO, C. «Referencias al baile corrido y de rueda en Valladolid». Comunicaciones de la II 
Muestra de Música Tradicional de Viana de Cega. Universidad de Valladolid, 1994. Pag 8-19.

PORRO, C. «La danza de palos y el palilleo de Villabaruz (Valladolid)». Revista Al Socaire del 
Aula de folklore de la Universidad de Valladolid, nº1. Pág 1-7, 1998.

PORRO, C. «Acerca de la indumentaria tradicional de Tiedra (Valladolid)». Revista El Husaño, 
Tejidos artísticos de Castilla y León, nº 3, 1997, pág. 14-18.

PORRO, C. «Presente, pasado y futuro de la flauta de tres agujeros y el tamboril en Castilla y 
León». Revista Txitulari, Bilbao, 1997. Pag. 28-26.

PORRO, C. «Algunas aclaraciones en torno a los bailes folklóricos en la provincia de Valladolid» 
en Revista de Folklore, número 244, 2001.

PORRO, C. Los bailes folklóricos en la provincia de Valladolid. Transcripciones musicales Elías 
Martínez. Diputación provincial de Valladolid, 2003.

PORRO, C. «Denominaciones locales y nombres de bailes y danzas tradicionales de Castilla y 
León en el siglo xx (I y II)». Revista de Folklore, números 248 y 249, 2001.

PORRO, C. «De dulzaineros y seguidillas». Revista Lazos. San Pedro de Gaíllos (Segovia), nº 28, 
2010.

PORRO, C. Patrimonio en Danza. Danzas rituales y procesionales. Diputación provincial de 
Palencia, 2015.

https://funjdiaz.net/folklore/06sumario2.php?num=207
https://funjdiaz.net/folklore/06sumario2.php?num=244
https://funjdiaz.net/folklore/06sumario2.php?num=248


Bailes tradicionales en Valladolid

334

PORRO, C. El baile y la danza tradicional en León. Edilesa. Diario de León, 2009.

PORRO, C. Tradición artística musical de Villada (Palencia), Coros, bandas, danzas y dulzainas a 
finales del xix y xx. Palencia, 2008. 

PORRO, C. Ritmos y danzas de Castilla y León. Serie «Etnografía». Junta de Castilla y León, 
2003.

PORRO, C. «El baile en Castilla y León. La rueda como formación habitual para el baile». Revista 
Jentilbaratz. Cuadernos de Folklore, 14. Eusko-Ikaskuntza. San Sebastián, 2013.

REPRESA, A. Valladolid. Vida y cultura españolas. Ed. La Muralla, 1977. 

ROJO VEGA, A. Fiestas y comedias en Valladolid, siglos xvi-xvii. Valladolid, 1999.

SÁNCHEZ DEL BARRIO, A. Danzas de palos. Cuadernos didácticos de cultura tradicional, 
Valladolid, 1986. 

VAL, J. D. «Soldados de Flandes en Valdestillas y el milagro de la Virgen» en Revista de Folklore, 
número 27, 1983.

VAL, J. D. Dulzaineros y redoblantes. Valladolid, 2002.

VILLANUEVA, R. «Costumbres castellanas». La ilustración de Madrid, año III, número 56, 30 de 
abril de 1872. Madrid, 1872; pp. 131 y ss.



Danzantes de Herrín de Campos. 2019


